
Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

7 

ЧЕЛОВЕК. НАУКА. КУЛЬТУРА 

УДК 165.0+130.2 

DOI: 10.26456/vtphilos/2025.3.007 

НА ПУТИ К «УНИВЕРСАЛЬНОЙ ЦИВИЛИЗАЦИИ». 

КОНКУРЕНЦИЯ ЦИВИЛИЗАЦИОННЫХ МОДЕЛЕЙ РАЗВИТИЯ 

Ю.Д. Гранин 

ФГБУН Институт философии РАН, г. Москва 

В статье обсуждается проблема возникновения «универсальной цивили-

зации», возможности ее формирования в контексте социальной эволюции 

человечества и конкуренции «цивилизационных моделей развития». По 

мнению автора, появление так называемой «универсальной (всемирной, 

общечеловеческой) цивилизации» в обозримом будущем мало вероятно. 

Такая цивилизация является «проектной утопией с неопределенным бу-

дущим», существующей преимущественно в головах теоретиков. Пока 

же, несмотря на необычайно выросший масштаб коммуникаций и дея-

тельности международных организаций, человечество продолжает оста-

ваться экономически, политически, культурно и, шире, цивилизационно 

разделенным. Последнее не случайно, а является проявлением закона не-

обходимого социокультурного разнообразия как фактора эволюции сооб-

ществ вида Homo sapiens, наиболее крупными из которых являются «ци-

вилизации». В качестве устойчивых исторических структур они выраба-

тывают собственные «модели развития», совокупность которых вопло-

щает потенциал разных вариантов и путей эволюции человечества. Что не 

исключает возможность его трансформации в глобальную целостность, 

сохраняющую тем не менее лингвистическое, конфессиональное и поли-

тическое разнообразие. Эта возможность связана с наблюдаемой в исто-

рии «глобализацией сознания» у представителей всех цивилизаций, раци-

онализацией и рефлексивностью их мышления. Кроме того, «цивилиза-

ции» не являются аналогом герметичных лейбницевских монад: они не 

только конкурируют, но и коммуницируют друг с другом, делая «разде-

ленное человечество» экономически, интеллектуально и духовно все бо-

лее взаимосвязанным. Поэтому пропагандируемая теперь идея диалога 

стран-цивилизаций совсем не бессмысленна.  

Ключевые слова: глобализация, государство, империя, модели развития, 

цивилизация. 

Введение 

Многие из тех, кто знаком с историей человечества и задумывается 

над его будущим, как правило, приходят к неутешительным выводам. По-

корив эвересты научно-технического прогресса и обретя небывалую власть 

над природой, народы и государства так и не научились строить социально-

политическое и естественное пространство собственного обитания и 

Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). С. 7–22 

© Гранин Ю.Д., 2025 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

8 

взаимоотношения с соседями на основе толерантности, разума и нравствен-

ности. Но почему? Может ли человечество достичь такого состояния сов-

местного бытия народов, чтобы, выражаясь словами поэта, «жить единым 

человечьим общежитьем»? Или оно обречено продолжить быть разделен-

ным на национальные государства и цивилизации? Мыслители, философы 

и ученые издавна размышляли над этими проблемами, предлагали различ-

ные социально-философские и социально-политические проекты гряду-

щего мироустройства, но разделяемое всеми решение так и не было достиг-

нуто в пространстве ни одного из использованных в течение столетий под-

ходов к объяснению истории человечества. Цивилизационный анализ исто-

рии в этом перечне не исключение.  

Как и другие он теоретически разнообразен, в нем явно и скрыто 

присутствуют две научно-исследовательские парадигмы и вырастающие из 

них стратегии исследований: универсалистская и партикулярная. И та, и 

другая основываются на субстанциально-деятельностной интерпретации 

антропоистории и связанном с ней понимании «цивилизации» человечества 

как всемирно-исторического процесса. Различие состоит в интерпретации 

характера его осуществления.  

«Партикулярное» понимание «цивилизования» («цивилизациации») 

человечества рассматривает этот процесс в контексте социокультурной эво-

люции вида Хомо сапиенс: как многолинейное движение интеграции чело-

веческих объединений во все более численно крупные, структурно-функци-

онально более сложные сообщества людей, самыми «креативными» из ко-

торых оказываются «цивилизации» [4]. Они же являются и наиболее устой-

чивыми «историческими структурами» (Ф. Бродель), «герметичность» ко-

торых обеспечивается присущей каждой цивилизации «доминантной куль-

турой». «Культура, – отмечает А.А. Гуссейнов, – словно панцирь, при-

дает каждой из цивилизаций герметичность, позволяющую, даже при-

нуждающую сознавать себя как единственную, не как одну из многих 

(или нескольких), а именно единственную» [7].  

В пределах такого понимания всемирная история мыслится как «все-

гда-иначе» реализуемая в разных регионах планеты нелинейная последова-

тельность состояний развития (первобытность-варварство-цивилизация), 

а начиная с периодов «неолитической» и «городской» революций (Г. Чайлд) 

– как конкуренция цивилизаций за влияние, территории и сосредоточенные

на них ресурсы, продолжающаяся до сего дня [4; 9; 14]. Тем самым, не от-

рицая, но вынося за скобки, целостность исторического процесса, акценти-

руется внимание на многообразии и географическом локализме его осу-

ществления в форме отдельных цивилизаций, социокультурное разнообра-

зие которых препятствует объединению населения Земли в «глобальное со-

общество открытых друг другу наций» [19, с. 49].

В свою очередь универсалистская парадигма обращает внимание на 

наличие «общечеловеческого» – инвариантного – в содержании антропои-

стории, интерпретируя глобальную тенденцию цивилизации вида Хомо 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

9 

сапиенс как кумулятивный процесс формирования и распространения во 

все увеличивавшихся масштабах «общеисторических» (универсальных) 

«форм» или «институтов развития», противостоящих «варварству» как 

«своему иному» цивилизации. В качестве таких институтов исследователи, 

как правило, выделяют «частную собственность», «рынок», «право», «демо-

кратию» и «автономию личности» [1; 16; 17]. А «варварство» интерпрети-

руется не как исторический феномен, предшествующий появлению первых 

цивилизаций и долгое время сосуществующий вместе с цивилизованными 

формами совместной жизни людей, а как постоянно воспроизводящееся 

внутреннее противоречие самого процесса цивилизования человечества, 

так и не сумевшего избавиться от насилия, войн и жестокости. Теоретически 

(логически) избавиться от этого «внутрицивилизационного» противоречия, 

писал В.М. Межуев «можно только одним путем: истолковав цивилизацию 

не как эмпирически фиксируемое множество разных цивилизаций, а как 

процесс становления общей, единой для всего человечества и, следова-

тельно, универсальной цивилизации. По отношению к ней все существую-

щие на данный момент цивилизации, включая западную, предстают, как ее 

подготовительные фазы или ступени» [15, с. 11]. Конечно, добавлю от 

себя, можно пойти и иными путями: исключив, например, «варварство» как 

регулярно воспроизводящийся феномен из состава процесса цивилизации и 

истолковав последний в партикуляристском ключе. Но это означало бы из-

мену парадигме универсализма, которая, как уже отмечалось, по социально-

философским основаниям равномощна стратегии партикуляризма. И тем не 

менее последняя предпочтительней, как минимум, по двум причинам. 

В отличие от «универсалистской» интерпретации процесса цивили-

зации, разрабатываемой преимущественно социальными философами, пар-

тикулярная концепция множественности цивилизаций не игнорирует ре-

зультаты исторической социологии, социальной и культурной антрополо-

гии и этнологии, на основе которых теперь формируется теория социальной 

эволюции человечества. А опирается на них как на эмпирический базис для 

создания эволюционной междисциплинарной концепции «цивилизации» и 

«цивилизаций», где каждое цивилизационное образование воплощает одну 

из реализованных (в ряду возможных) линий развития человечества. Такой 

подход, как будет показано, не исключает, но ставит под сомнение форми-

рование «универсальной» (всемирной) цивилизации. Это, во-первых. 

Во-вторых, постулаты «универсалистов» о выработке в ходе циви-

лизации некоторых «универсальных» (пригодных для всего человечества) 

политико-правовых, экономических и иных форм развития обходят внима-

нием тот исторический факт, что эти формы первоначально были вырабо-

таны греко-римской цивилизацией, потом «возрождены» (эпоха Возрожде-

ния), доработаны и развиты в государствах Западной Европы XVI-XVIII 

столетий, а затем были навязаны другим народам в процессе колонизаций и 

завоеваний, перекочевав в другие страны и континенты. Так можно ли в 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

10 

этом случае считать их «обладающими всечеловеческим содержанием»? На 

этот счет нет единого мнения (см. [8]).  

Всеобщее (общечеловеческое) в антропоистории действительно су-

ществует и реализуется через исторически особенное. Но надо учитывать, 

что в конкретно-исторических формах осуществления и со временем его со-

держание изменяется. В настоящее время, например, выделенные сторон-

никами универсалистской парадигмы «общечеловеческие институты и ме-

ханизмы», будучи использованы в обществах и государствах разной циви-

лизационной принадлежности, претерпевают удивительные метаморфозы, 

меняя свое содержание и функционал вплоть до противоположных значе-

ний. Это было замечено во второй половине XX столетия, когда образован-

ные в результате деколонизации новые государства Азии, Африки и Латин-

ской Америки попытались «модернизироваться». Результаты оказались 

хуже ожидаемых, что в конечном счете привело к краху популярной в те 

годы «теории модернизации» [5]. А в наши дни этот эффект «переплетен-

ных модерностей» наблюдается почти повсеместно. Например, сохраняя 

формальные признаки, современные «демократии» в США, России, Китае 

или, допустим, в Ираке, содержательно различны. Что позволяет многим за-

падным специалистам, абсолютизируя эти различия и квалифицируя в каче-

стве образца собственные модели политического народовластия, исключать 

из состава «демократических государств» Россию, Китай, десятки других 

стран.  

Кроме того, надо иметь в виду, что наблюдаемые нами теперь в боль-

шинстве стран мира «общечеловеческие» формы «цивилизования» в каче-

стве таковых установлены нами ретроспективно – в отношении к уже свер-

шившемуся прошлому. Но они, как и все «прошлое» в целом, не могут быть 

нами безоговорочно экстраполированы в будущее, которое, строго говоря, 

известно нам лишь предположительно. 

Исходя из принципа естественно-исторического конструктивизма 

мы признаем: историческое будущее всех без исключения сообществ осо-

знанно (хотя и в разной мере) и в значительной степени рационально стро-

ится людьми с точки зрения их представлений о должном состоянии локаль-

ного и всемирного общежития. «Но последствия этих коллективных деяний 

(в силу невозможности “знать” весь объем социальных, перманентно изме-

няющихся связей и, тем более, – “волений” составляющих общество инди-

видов, принимающих решения во многом спонтанно и интуитивно) оказы-

ваются совсем не теми, на которые рассчитывали многие “строители” буду-

щего (“справедливого”, “свободного”, “демократического”, “бесклассо-

вого” – далее по списку) сообщества. Из этого следует, что ни один крупный 

социальный проект так и не был реализован в том виде, в каком был заду-

ман: на выходе получалось не то, что замысливалось. А часто, даже “совсем 

не то”, когда речь шла о проектах грядущего справедливого мироустройства 

для всех населяющих Землю народов» [6, с. 135–136]. Так что наступление 

«эры цивилизации для человечества», в качестве «механизмов» 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

11 

становления которой необходимы, как пишет А.С. Никольский, «разделе-

ние властей, верховенство закона, демократии, рынка, политический и идей-

ный плюрализм, признание ценности изначальных прав и свобод каждого 

человека и т. д.» [17, с. 152], совсем не предопределено. Несмотря на необы-

чайно выросший масштаб коммуникаций и деятельности международных 

организаций, человечество продолжает оставаться экономически, поли-

тически, культурно и, шире, цивилизационно разделенным, а перечисленные 

выше механизмы и институты его «цивилизования» на деле оказываются 

очередной версией «вестернизации» мира: экстраполяцией характеристик 

евроатлантической цивилизационной модели развития на все человечество. 

Далее я более подробно остановлюсь на этом моменте. А сейчас хочу 

предложить несколько иной поворот обсуждаемой темы, рассмотрев про-

цесс «цивилизования» стран и народов в контексте реализации более общей 

макроисторической тенденции: глобализации человечества. В этом контек-

сте становление «всемирной (глобальной) цивилизации» не исключается, 

но оказывается в пространстве утопии с неопределенным будущим. А «ци-

вилизациация» человечества предстает как инобытие («свое иное») его гло-

бализации, реализуемое через многообразие региональных форм воплоще-

ния этой общеисторической тенденции. И вот почему. 

Глобализация человечества 

Как и большинство категорий социальных наук, термин «глобализа-

ция» не имеет общепринятой трактовки, применяется почти ко всем базо-

вым аспектам человеческой жизнедеятельности: экономике, политике, 

культуре и т. д. В нашем случае речь идет о глобализации «человечества», 

понимаемого как исторически изменяемая совокупность когда-либо жив-

ших и ныне живущих индивидов биологической популяции определенного 

вида – «человека разумного», которая, посредством создания «надбиологи-

ческих программ жизнедеятельности» («культуры») трансформировало 

свое бытие в многообразие социокультурных форм совместной жизнедея-

тельности в ходе социальной эволюции и в процессе своего распростране-

ния по планете – т. е. «глобализации». Но это лишь одно из многих значений 

данного термина, меняющего свое содержание в зависимости от дисципли-

нарной принадлежности использующих его исследователей. По моему мне-

нию, избавиться от этого семантического плюрализма можно следующим 

способом: использовать понятие «глобализации» в качестве метадисципли-

нарной аналитической категории, синтезирующей оба значения термина 

«глобальный»: восходящего к латинскому globus (планетарный) и француз-

скому global (всеобщий, всемирный). В этом контексте глобализацию чело-

вечества перспективно интерпретировать не только как исторически обу-

словленное географическое распространение людей и их сообществ, со-

зданных ими экономических и политических моделей совместной жизни, 

идей, артефактов, символов и информации в пределах и за пределы регио-

нов и континентов [20], но и как берущую начало в глубокой древности и 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

12 

незавершенную по сей день мегатенденцию к становлению и последую-

щему объединению сообществ людей в глобальную (планетарную) общ-

ность, воплощенную в диалектике пространственно-временных перемеще-

ний, взаимодействий и трансформаций антропосоциальных целостно-

стей. 

Такое понимание ориентирует на изучение глобализации в связи с 

эволюцией интересов (потребностей), мировоззрений и форм сознания вза-

имодействующих пространственно локализованных коллективных субъек-

тов истории, подвергающихся в процессе миграций, торговых, финансово-

экономических, военно-политических и духовно-культурных взаимодей-

ствий разнообразным трансформациям и поглощениям, в ходе которых об-

разуются новые, численно и пространственно более крупные социальные, 

политические и социокультурные антропосоциальные целостности: объек-

тивно и субъективно-символически интегрированные в «социумы» (роды, 

племена, союзы племен, этносы, нации) и «цивилизации» объединения ин-

дивидов. Известная нам история – нелинейный процесс обусловливающих 

друг друга тенденций дифференциации и интеграции образующих челове-

чество антропосоциальных общностей, его (человечества) структурного 

усложнения и, одновременно, становления его целостности и единства.  

Этот процесс, его этапы и исторические формы осуществления был 

подробно проанализирован мною в нескольких монографиях. А здесь имеет 

смысл обратить внимание на следующие обстоятельства.  

Во-первых, на то, что географическая глобализация человечества на 

протяжении тысячелетий сопровождалась его социальной эволюцией: про-

цессами интегрирования составляющих человечество индивидов во все бо-

лее сложные и крупные человеческие ассоциации. Это интегрирование 

имело многолинейный характер, но в целом характеризовалось как «про-

цесс структурной реорганизации во времени, в результате которой возни-

кает форма или структура, качественно отличающаяся от предшествующей 

формы» [12, с. 6].  

Понимание антропоистории как нелинейного и многовекторного 
процесса социального интегрирования (и сопутствующего ему дифферен-

циирования) не исключает, разумеется, возможности выстраивания некото-

рой результирующей «генеральной линии» совокупного общественного 

прогресса и использование методологии, ориентированной на поиск и ана-

лиз структурных компонентов и состояний исторически изменяемых чело-

веческих сообществ как самоорганизующихся больших и малых коллекти-

вов. Такая методология может быть названа «методологией структур и со-

стояний». В свое время (1939) она получила блестящее воплощение в работе 

Норберта Элиаса «О процессе цивилизации. Социогенетические и психоге-

нетические исследования», показавшего тесную взаимозависимость про-

цессов «прогрессирующей интеграции» и «прогрессирующей дифференци-

ации» социальных структур с такими же процессами в психике «высшего 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

13 

слоя мирян» периода позднего Средневековья стран Запада [22]. Теперь 

именно она активно используется в исторической социологии и психологии, 

исторической, политической и культурной антропологии. О чем, помимо 

трудов зарубежных исследователей, свидетельствуют работы О.Ю. Арте-

мовой, Д.М. Бондаренко, Л.Е. Гринина, А. Коротаева, Н.Н. Крадина, 

Н.С. Розова, Е.А. Шинакова и некоторых других отечественных авторов. 

Многие из них относят себя к направлению, именуемому «теорией социаль-

ной эволюции». Но их работы можно квалифицировать и как выполненные 

в рамках социогенетического подхода к анализу антропоистории. В преде-

лах которого история человечества понимается как его поступательное дви-

жение вверх по лестнице социальной эволюции: от состояния «первобытно-

сти» (дикости) через состояние «варварства» к состоянию «цивилизации» 

(иначе – «цивилизованности»). Каждое из этих состояний характеризуется 

особыми общественными (т. е. политическими, социальными, экономиче-

скими, культурными, ментальными и иными) порядками жизни сообществ 

людей. Эти «общественные порядки организации и развития» экономиче-

ской, политической, социальной и иных сфер жизни человеческих сооб-

ществ взаимно обусловливают друг друга. При этом, как полагают многие 

специалисты, ведущая роль принадлежит культурным (и соответствующим 

им ментальным) порядкам как основным средствам трансляции социаль-

ного опыта.  
Эти эмпирически подтвержденные теоретические положения социо-

генетики, лежащие в основании различений «варварских» и «цивилизован-

ных» сообществ, безусловно, надо учитывать философам, берущимся об-

суждать проблему соотношения «варварства» и «цивилизации» в современ-

ной России и других странах. Это обсуждение будет продуктивным, если 

будет учтено одно принципиальное обстоятельство: историческая изменчи-

вость самого «варварского мира» (Барбарикума), меняющего свои характе-

ристики по мере расширения контактов с «миром цивилизаций». В этом 

случае наблюдается сложная конвергенция этих миров, особенно зримо 

проявляющаяся в ситуации «пограничья». Наиболее «ярко этот процесс, – 

отмечает руководитель лаборатории по исследованию цивилизации и вар-

варства ИВИ РАН В.П. Буданова, – раскрывает история Великого пере-

селения (II-VII вв.), когда консолидированное пространство этниче-

ских варваров стало для цивилизации не только “зоной опасности”, но 

впервые в истории, как казалось, “меткой” простых решений. Ибо это 

были уже не просто “варвары”, а “варвары” pene consimiles, “почти по-

хожие” на представителей цивилизованной части Ойкумены. Варвар-

ский компонент проявился как индикатор кризиса и начала становле-

ния новой цивилизации» [3, с. 15]. И каждая такая цивилизация, резюми-

рует автор, формирует свою концепцию «варвара» и свои «варварские сте-

реотипы», исходя из конкретно-исторических, политических и идеологиче-

ских обстоятельств, мировоззренческих, философских, литературных и 

эмоциональных предпочтений пишущих и читающих [3, с. 10]. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

14 

Таким образом, провести четкие географические и временные гра-

ницы между периодами варварства и цивилизации в истории человечества 

можно весьма условно и в сугубо аналитических целях. Любая большая 

страна до сих пор сохраняет в своем составе фрагменты архаики. Это то, что 

можно назвать присутствием «прошлого в настоящем». В частности, так 

называемая «военная демократия», «советы старейшин», «кровная месть», 

«дарообмен» и т. д. – наиболее распространенные формы управления и ре-

гуляции социальных отношений в варварских племенах и союзах племен 

древности, – продолжают существовать в современных, живущих в трудно 

доступных местах, этнических сообществах, организованных по принципу 

родовой и клановой принадлежности. Их можно именовать анклавами вар-

варства в цивилизованной среде. Но порождением «цивилизации» они не 

являются. А потому рассуждать о «современном варварстве» как иницииро-

ванном «современной цивилизацией» имеет смысл, лишь беря слово вар-

варство в научные кавычки. Иначе термин теряет статус аналитической ка-

тегории, превращаясь в межнаучную метафору, сфера применимости кото-

рой сейчас растет как снежный ком. В значительной мере это связано с не-

хваткой новых категорий для анализа усложняющейся социальной действи-

тельности. В этом контексте речь перспективно вести в более широком тео-

ретическом диапазоне: о масштабах распространения, условиях и мере вос-

производства исторического «прошлого» в государствах модерна (подроб-

нее см. [5]). Это второе обстоятельство, на которое имеет смысл обратить 

внимание. 

В-третьих, выстраивая любые периодизации истории, не следует за-

бывать об их относительности: все они покоятся на предпосланных им ос-

нованиях и в конечном счете реализуют прогрессистскую и линейную вер-

сии истории человечества. Между тем, подобно природной, социальная эво-

люция человечества – нелинейный процесс и результат взаимодействия, 

конкуренции и борьбы многочисленных индивидуальных и коллективных 

субъектов исторического действия: индивидов, государств и цивилизаций. 

Последние продуктивно интерпретировать в качестве больших сообществ 

людей и/или их совокупностей (общностей), которые, обладая сложной 

многокомпонентной структурой, в пространстве планетарной истории ре-

ализуют разные культурно-исторические типы развития, воплощали и во-

площают потенциал разных возможностей и путей эволюции человече-

ства в прошлом и обозримом будущем [4]. 
Соответственно с появлением крупных цивилизаций, наилучшей по-

литической формой существования, развития и экспансии которых была 

«империя», история человечества постепенно обретает качество глобально-

сти (всемирности), оказываясь результирующей многих попыток организа-

ции общего пространства совместной жизни народов и государств на ос-

нове разных «цивилизационных моделей» развития. Эскизно этот процесс 

можно представить следующим образом. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

15 

Конкуренция цивилизационных моделей развития 

Предыстория глобализации человечества уходит в глубокое про-

шлое. Выделение человека из природы и его победа в конкурентной борьбе 

с животными и гоминидами были обусловлены не только изменением спо-

собов производства материальных благ, но и трансформацией духовно-

практических форм производства и организации социальной жизни. Перво-

начально связанных, по-видимому, с нерефлексивным осознанием базовой 

потребности в общении и сосуществовании вместе с другими людьми, в раз-

витии отношений родства (семьи), кооперации и солидарности, осуществ-

ляемым на основе закрепленных устной коллективной памятью категорий 

очевидности [11]. Так или примерно так на заре человечества формирова-

лось общее социальное пространство совместной жизни людей в составе 

первых человеческих обществ (социумов), целостность которых обеспечи-

валась общими для них экономическими, культурными, ментальными и 

иными порядками совместной жизни. Они взаимно обусловливали друга, но 

в эпоху первобытности еще не были институционализированы внеродо-

выми (территориальными) формами властвования.  

Так, например, эволюция общественных порядков от состояния пер-

вобытности к варварству шла по линии «семья» – «семейная группа» (со-

средотачивающаяся в «стойбища» или «деревни») – «род» – «племя» – «эт-

нос». Эти сообщества характеризовались разными политическими поряд-

ками организации совместной жизни: «сообщества без постоянного лидер-

ства» – «сообщество с бигменом» – «вождество (чифдом)» – сложное вож-

дество (сложный чифдом) иначе – «протогосударство» [2; 8; 21]. Эконо-

мическое и социальное неравенство, разрушившее ритуалы солидарности 

и взаимопомощи, появляются при переходе первобытных сообществ в со-

стояние «варварства», а затем – и в состояние «цивилизации» (цивилизо-

ванности). Для этого состояния, отмечают исследователи, характерно 

наличие общественных институтов, обеспечивающих воспроизводство 

и трансляцию общих норм и ценностей – регуляторов порядков совмест-

ной жизни. Самыми важными из них становятся корпорации, организо-

ванные по профессиональной принадлежности (жреческие, ремесленные, 

торговые, военные и др.), системы образования (школы) и, разумеется, 

«государства» как главные факторы появления письменного права и 

обособившихся видов духовно-практической деятельности: первых «фи-

лософий», «наук» и «искусств».  

Так, примерно 5-6 тыс. лет назад в плодородных долинах Нила, 

Тигра, Евфрата, Инда и Хуанхэ появляются первые острова «цивилизации», 

окруженные морем «варварства», которые затем превратились в «мате-

рики» цивилизованных форм жизни. Этот процесс был связан с расшире-

нием поля контактов между лингвистически и культурно разными социу-

мами, появлением городов и государственных форм жизни, становлением и 

развитием письменности, универсальных (логических) форм и категорий 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

16 

мышления. Абстрагирующая сила которых, вместе с продуктивной способ-

ностью воображения, расширяла горизонты сознания и глобализировала 

сферу представлений о взаимосвязях людей с окружающим Миром, поме-

щая их в сферический пространственно-временной континуум совместной 

с Богами жизни. Так поверх всех локальных социокультурных различий в 

теогониях и мифопоэтических традициях выстраивалась символическая 

связь времен, формировалась идея происхождения изначально единого «че-

ловечества», которая затем, в так называемое Осевое время Евразии (между 

800-200 гг. до н. э.), обрела широкое распространение, оригинально транс-

формировавшись в различных религиозных и философских учениях, зало-

живших основы последующих «мировых» культур, религий и цивилизаций. 

«В Китае, – пишет К. Ясперс, – жили тогда Конфуций и Лао-цзы, воз-

никли все направления китайской философии, мыслили Мо-цзы, Чжуан-цзы, 

Ле-цзы и бесчисленное множество других. В Индии возникли Упанишады, 

жил Будда; в философии – в Индии, как и в Китае, – были рассмотрены все 

возможности философского постижения действительности, вплоть до скеп-

тицизма, до материализма, софистики и нигилизма; в Иране Заратустра учил 

о мире, где идет борьба добра со злом; в Палестине выступали пророки - 

Илия, Исайя, Иеремия и Второисайя; в Греции – это время Гомера, филосо-

фов Парменида, Гераклита, Платона, трагиков, Фукидида и Архимеда. Все 

то, что связано с этими именами, возникло почти одновременно в течение не-

многих столетий в Китае, Индии и на Западе независимо друг от друга» [23, 

с. 32–33]. Помимо появления личностного (экзистирующего) начала в ре-

флектирующем человеке подобном нам, то новое, что возникло в эту эпоху, 

было связано с возникновением идеи истории и идей глобальности мира, 

единства человечества и личной ответственности индивида за существование 

и сохранение анонимного мира-бытия. Впоследствии эти философские идеи 

была подхвачены и своеобразно развиты сначала христианством, а затем ис-

ламом. Параллельно и вместе с развитием глобализирующих мир и человече-

ство философских и религиозных представлений шел интеллектуальный по-

иск политических и правовых форм совместной жизни. Но этот поиск осу-

ществлялся в условиях жесточайшей антропосоциальной конкуренции. 

Начиная с Неолитической революции, вся известная нам история 

вида homo sapiens – это история миграций, великих переселений и войн пер-

вобытных и постпервобытных, догосударственных и государственно 

оформленных групп и обществ за географическое пространство: террито-

рии проживания и сосредоточенные на этих территориях, в том числе и че-

ловеческие, ресурсы. Удержать которые достаточно долго пришельцы и по-

бедители могли, лишь организовав общее экономическое и политическое 

пространство совместной жизни для населяющих эти территории людей 

путем выработки универсальных (для них) норм общежития. Так возни-

кали сначала ранние государства и их аналоги, а позже – этнические и мно-

гоэтнические имперские государства, проводившие политику ассимиляции 

и интеграции лингвистически, религиозно и культурно разного населения в 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

17 

новые относительно гомогенные социальные целостности: «цивилизации», 

стремящие распространиться до пределов известной им Ойкумены. 

В подавляющем большинстве случаев это распространение имело 

характер военных и колониальных экспансий. Следствием которых, по-

мимо увеличения числа транспортных потоков и коммуникаций, оказы-

вался перенос за пределы локальных территорий, регионов и континентов 

произведений литературы и искусства, техники и технологий, религиозных 

и светских идеологий, научных знаний и типов рациональности, норм и об-

разцов экономической, политической и социальной жизни. Неизбежное в 

таких случаях «столкновение культур» сопровождалось различного рода за-

имствованиями, непреднамеренными ассимиляциями и намеренно осу-

ществляемыми «метрополиями» аккультурациями, «символическим наси-

лием», вызывавшими сопротивление лингвистически и культурно разного 

иноверного населения покоренных и колонизируемых территорий. Но в лю-

бом случае знания, артефакты и институты одних народов оказывались до-

ступными другим, обретали статус «мировых» ценностей, раздвигали гори-

зонты и трансформировали мировоззрения, шаг за шагом делая экономиче-

ски, социокультурно и политически разделенное человечество матери-

ально, интеллектуально и духовно все более взаимосвязанным, идею «чело-

вечества» и его антропобиологического единства – субъективно представи-

мой и психологически приемлемой, а объединение «человечества» в гло-

бальную целостность – философски и политически фундированным «про-

ектом». Последний, если начинать отсчет с трактата И. Канта, получил мно-

жество авторских воплощений, но до сих пор пребывает в статусе утопии с 

неопределенным будущим [10]. 

Не имея возможности более подробно разбирать этот вопрос, об-

ращу внимание на главное: естественно-исторический характер диалектики 

глобализации и цивилизациации человечества, в лоне которой к настоя-

щему времени современное (и совсем не лучшее) состояние человечества 

стало результирующим итогом многих попыток организации общего про-

странства совместной жизни народов и государств на основе разных «ци-

вилизационных моделей» развития. В данном случае под «цивилизацион-

ными моделями» понимаются формы и институты политического, экономи-

ческого, социального и культурно-духовного развития, самостоятельно вы-

работанные народами (группой народов), заимствованные ими или навязан-

ные им в процессе колонизаций и завоеваний. 

Их наличие и распространение, повторим, оказывалось важным фак-

тором мировой динамики, формируя попеременно меняющиеся «центры» 

международного развития: «места» военного, социально-экономического и 

культурного доминирования в пределах нескольких географических регио-

нов одной из локальных цивилизаций, политической формой существования 

которых в большинстве случаев была «империя» – «универсальное государ-

ство» (А. Тойнби), оказывавшееся, в зависимости от его типа, более или ме-

нее успешным политическим средством «переплавки» и ускорения процесса 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

18 

интеграции лингвистически, религиозно и культурно разных элит и населе-

ния имперских территорий. Так, параллельно и сменяя друг друга в качестве 

«лидеров», на просторах Евразии формировались и развивались «китайская», 

«индийская», «персидская», «эллино-македонская», «римская», «арабо-му-

сульманская», «западноевропейская» и выросшая из нее «евро-атлантиче-

ская» цивилизации, формирующие соответствующие им «миры» и «полюсы» 

регионального и межрегионального развития, каждый из которых обладал 

большим или меньшим объединительным потенциалом.  

Учет последнего обстоятельства имеет принципиальное значение. 

Подчеркивающее ограниченность западоцентричных интерпретаций и пе-

риодизаций истории, редуцирующих многообразие прошлых и будущих 

конкретно-исторических форм цивилизациации человечества лишь к одной 

– евроатлантической – модели его интеграции во всечеловеческую целост-

ность – «всемирную цивилизацию». Интерпретация цивилизации как ве-

стернизации, безусловно, хорошо согласуется с большим массивом истори-

ческих фактов конца XIX – середины XX столетий. Но в длительной исто-

рической ретроспективе и перспективе такой подход нельзя признать един-

ственно возможным. По справедливому замечанию А.Г. Франка, перемеще-

ние «центра мира» – колебательный процесс, отмеченный «сменяющими

друг друга движениями относительно воображаемой линии, которая отде-

ляет Восток от Запада в Евразии» [24, p. 1]. Эту мысль подтверждают мно-

гочисленные историко-экономические и историко-культурные исследова-

ния ученых-реориенталистов, убедительно доказывающих, что, начиная с

XII в. н. э. и вплоть до середины (или конца) XVIII столетия, центром тор-

гового, экономического, и даже индустриального прогресса (до XVI в.)

была Азия. Крупнейшие империи которой значительно превосходили лю-

бые европейские государства своей военной мощью, размерами культур-

ного и политического влияния [24, p. 123–127].

Тем не менее в борьбе за мировое господство победа досталась Ев-

ропе. Начиная с XVI в. глобализационный порыв крупнейших кочевых, аг-

рарно-ремесленных и полуиндустриальных империй центральной и юго-во-

сточной Азии (Китая и Индии) иссяк. И с тех пор, не взирая на упорное со-

противление возглавляемого Османами «исламского мира», последующие 

четыре столетия «цивилизациация» человечества шла рука об руку с колони-

ализмом национальных государств Западной Европы, а позже и США, про-

мышленное, экономическое и военно-техническое развитие которых позво-

лили им распространить свое присутствие в Америке, Азии и Африке, навя-

зав народам этих континентов евроатлантическую модель развития. Она те-

перь признана доминирующей и, многими, безальтернативной. Но можно ли 

безоговорочно утверждать, что будущее человечества связано с неизбежной 

«вестернизацией» стран мировой «периферии» и «полупериферии», резуль-

татом которой и будет «всемирная (универсальная) цивилизация»?  

*** 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

19 

По-моему, нет. Если придерживаться понимания периодически из-

меняемой вариативности осуществления человеческой истории, рацио-

нально признать: последняя никогда не была «улицей с односторонним дви-

жением», а «полюса» и «центры» мирового развития в течение ушедшего 

тысячелетия менялись неоднократно, постепенно смещаясь из Азии в Ев-

ропу. После Второй мировой войны они переместились в США: новый 

«центр» евроатлантической цивилизационно-имперской системы. Теперь 

они явно сдвигаются на Север и Юго-Восток евразийского континента, где 

сосредоточены крупнейшие государства-цивилизации. Их появление не 

случайно, а является проявлением закона необходимого социокультурного 

разнообразия как фактора эволюции сообществ вида Хомо сапиенс. В каче-

стве устойчивых исторических структур «цивилизации», повторю, выраба-

тывают собственные «модели развития», совокупность которых воплощает 

потенциал разных путей эволюции человечества. Что не исключает возмож-

ность его (человечества) трансформации в глобальную целостность, сохра-

няющую тем не менее лингвистическое, конфессиональное и политическое 

разнообразие.  

Эта возможность, как я пытался показать, связана с наблюдаемой в 

истории «глобализацией сознания» у представителей всех цивилизаций, ра-

ционализацией и рефлексивностью их мышления. Хотя существующие ци-

вилизации различаются между собой по ценностно-смысловым основани-

ями, они не являются аналогом герметичных лейбницевских монад: они не 

только конкурируют, но и коммуницируют друг с другом, делая «разделен-

ное человечество» материально, интеллектуально и духовно все более вза-

имосвязанным. Поэтому пропагандируемая теперь идея диалога стран-ци-

вилизаций совсем не бессмысленна. Как не бессмысленны надежды на то, 

что в будущем мироустройство суверенных национальных государств усту-

пит место мироустройству «глобального сообщества открытых друг другу 

наций»: «всемирной цивилизации» с характерным для нее «постнациональ-

ным состоянием» (Ю. Хабермас), базирующемся на основе более высокой 

«космополитической идентичности» (У. Бек).  

Разумеется, в настоящее время эти и некоторые другие проекты 

имеют статус «проектной утопии» – в нашем случае: «социально-философ-

ского образа Будущего». Однако не будем забывать, что многие идеи, бу-

дучи высказаны и распространены, имеют свойство реализоваться в той 

мере, в какой они не противоречат законам природы, соответствуют потреб-

ностям многих людей и их ожиданиям. Это наблюдение применимо и к со-

циально-политическим проектам. Хорошим примером могут служить идеи 

образования ООН и Европейского Союза, которые в ХХ столетии оказались 

реинкарнацией предложений, содержащихся в сочинении выдающегося па-

цифиста и проповедника Уильяма Пенна (1644–1718) «Опыт о настоящем 

и будущем мире в Европе путем создания европейского Конгресса, Парла-

мента или Палаты государств» и трехтомном «Проекте вечного мира в Ев-

ропе» французского аббата Шарля Ирине де Сен-Пьера (1658–1743), 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

20 

написанного в 1713–1717 годах. В этой связи уместно вспомнить мысль 

Канта, высказанную им в трактате к «К вечному миру» и обращенную к 

современным ему государственным деятелям. 

Последние, писал Кант в «секретной статье» своего сочинения, вы-

полненного в форме типичного для тех времен «международного дого-

вора», «должны принять во внимание максимы философов об условиях 

возможности общего мира». Конечно, продолжал он, «нельзя ожидать, 

чтобы короли философствовали или философы стали королями; да этого 

и не следует желать, так как обладание властью неизбежно извращает 

свободное суждение разума. Но короли или самодержавные (самоуправля-

ющиеся по законам равенства) народы не должны допустить, чтобы ис-

чез или умолк класс философов, а должны дать ему возможность высту-

пать публично; это необходимо и тем, и другим для внесения ясности 

в их деятельность» [10]. Но именно ясности мышления, освещенной светом 

«чистого» и «практического разума», не хватает теперь тем публицистам и 

политикам, которые в угоду личным амбициям и «национальным интере-

сам» готовы сжечь Мир в костре ядерной катастрофы. 

Список литературы 

Алексеев С.С. Восхождение к праву. Поиски и решения. М.: Норма, 

2001. 752 с.  

Бондаренко Д.М. «Гомологические ряды» социальной эволюции и аль-

тернативы государству в мировой истории (постановка проблемы) // Крадин 

Н.Н., Коротаев А.В., Бондаренко Д.М., Лынша В.А. (ред.). Альтернативные 

пути к цивилизации. М.: Логос, 2000. С. 198–206. 

Буданова В.П. Варвары и варварство в антропологии цивилизаций // Ци-

вилизация и варварство. Трансформация понятий и региональный опыт. М.: 

ИВИ РАН, 2012. С. 10–46. 

Гранин Ю.Д. Цивилизация и цивилизационная эволюция России // Во-

просы философии. 2020. № 12. С. 34–44. 

Гранин Ю.Д. Государство модерна. Национальный и социальный век-

торы эволюции. М.: Академический проект, 2021. 371 с. 

Гранин Ю.Д. О «проектном» и «естественно-историческом» характере 

цивилизационного развития // Личность. Культура. Общество. 2022. Т. XXIV, 

№ 3-4. С. 130–138. 

Гуссейнов А.А. О человечестве и человечности. Рубрика академика Гус-

сейнова. [Электроннфй ресурс]. URL: file:///C:/Us-

ers/%D0%AE%D1%80%D0%B8%D0%B9/Downloads/o-chelovechestve-i-che-

lovechnosti.pdf (дата обращения – 12.04.2025). 

Джонсон А., Эрл Т. Эволюция человеческих обществ. От добывающей 

общины к аграрному государству / пер. с англ. И.В. Кузнецова, Е. Веремеевой; 

науч. ред. перевода О. Маслова-Вальтер, М. Маяцкий. М.: Изд-во Ин-та Гай-

дара, 2017. 552 с. 

Ильинская С.Г. «Цивилизация» как локально-дискретный феномен: 

ключевые этапы теоретического осмысления и приращения понятия // 

file:///C:/Users/Ð®Ñ�Ð¸Ð¹/Downloads/o-chelovechestve-i-chelovechnosti.pdf
file:///C:/Users/Ð®Ñ�Ð¸Ð¹/Downloads/o-chelovechestve-i-chelovechnosti.pdf
file:///C:/Users/Ð®Ñ�Ð¸Ð¹/Downloads/o-chelovechestve-i-chelovechnosti.pdf


Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

21 

Цивилизация: контрапункты теории / отв. ред., сост. А.В. Смирнов, Н.А. Каса-

вина, С.А. Никольский. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2024. 

С. 213–241. 

Кант И. К вечному миру. Электронный ресурс. URL: http://www. 

civisbook.ru/files/File/Kant.K_vechnomu_miru.pdf (дата обращения – 12.04.2025). 

Кармадонов О.А. Глобализация и символическая власть // Вопросы фи-

лософии. 2005. № 5. С. 47–56. 

Классен Х.Й.М. Проблемы, парадоксы и перспективы эволюционизма. 

// Альтернативные пути к цивилизации / ред. Н.Н. Крадин, А.В. Коротаев, 

Д.М. Бондаренко, В.А. Лынша. М.: Логос, 2000. С. 6–23. 

Коротаев А.В., Крадин Я.Я., Лынша А. Альтернативы социальной эво-

люции (Вводные замечания) // Альтернативные пути к цивилизации: кол. моно-

графия / под ред. Н.Н. Крадина, А.В. Коротаева, Д.М. Бондаренко, В.А. Лынши. 

М.: Логос, 2000. С. 24–75.  

Лапин Н.И. Своеобразие культур цивилизаций – достояние и ресурс 

каждого человека и всего человечества // Вопросы философии. 2020. № 10. С. 5–

16. 

Межуев В.М. Гуманизм и современная цивилизация // Человек. 2013. 

№ 3. С. 5–16. 

Мотрошилова Н.В. Цивилизация и варварство в эпоху глобальных кри-

зисов. М.: Канон+, 2010. 480 с. 

Никольский С.А. О цивилизации, общечеловеческом и всечеловеческом 

// Цивилизация: контрапункты теории / отв. ред, сост. А.В. Смирнов, Н.А. Каса-

вина, С.А. Никольский. М.: СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2024. 

С. 138–164. 

Смирнов А.В. Всечеловеческое vs общечеловеческое. М.: Садра, Изда-

тельский Дом ЯСК, 2019. 216 с. 

Толстоухов А.В. Глобальный социальный контекст и контуры эко-буду-

щего // Вопросы философии. 2003. № 8. С. 49–63. 

Хелд Д., Гольдблатт Д., Макгрю Э., Перратон Дж. Глобальные транс-

формации. Политика. Экономика. Культура. М.: Праксис, 2004. 576 с. 

Цивилизационные модели политогенеза: [монография] / [Д.М. Бонда-

ренко, А.Б. Коротаев, М.Л. Бутовская и др.]. М.: ПМЛ Ин-та Африки РАН, 2002. 

310 с. 

Элиас Н. О процессе цивилизации: Социогенетические и психогенети-

ческие исследования: в 2 т. М.; СПб.: Университетская книга, 2001. Т. 1: 332 с. 

Т. 2: 382 с. 

Ясперс К. Смысл и назначение истории / пер. с нем. М.: Политиздат, 

1991. 527 с.  

Frank A.G. ReOrient: Global Economy in the Asian Age. Los Angeles: 

Berkeley, 1998.  



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

22 

TOWARDS A «UNIVERSAL CIVILIZATION». COMPETITION OF 

CIVILIZATIONAL MODELS OF DEVELOPMENT 

Yu.D. Granin 

Institute of Philosophy, the Russian Academy of Sciences, Moscow 

The article discusses the problem of the emergence of a «universal civiliza-

tion», the possibility of its formation in the context of the social evolution of 

mankind and the competition of «civilizational models of development». Ac-

cording to the author, the emergence of the so-called «universal (world, pan-

human) civilization» in the foreseeable future is unlikely. Such a civilization is 

a «project utopia with an uncertain future», existing mainly in the minds of 

theorists. In the meantime, despite the unusually increased scale of communi-

cations and activities of international organizations, humanity continues to re-

main economically, politically, culturally and, more broadly, civilizationally 

divided. The latter is not accidental, but is a manifestation of the law of neces-

sary socio-cultural diversity as a factor in the evolution of communities of the 

Homo sapiens species, the largest of which are «civilizations». As stable his-

torical structures, they develop their own «development models», the totality 

of which embodies the potential of different options and paths of human evo-

lution. Which does not exclude the possibility of its transformation into a global 

integrity, which nevertheless preserves linguistic, confessional and political di-

versity. This possibility is connected with the «globalization of consciousness» 

observed in history among representatives of all civilizations, the rationaliza-

tion and reflexivity of their thinking. In addition, «civilizations» are not an an-

alogue of Leibniz’s hermetic monads: they not only compete, but also com-

municate with each other, making «divided humanity» economically, intellec-

tually and spiritually more interconnected. Therefore, the currently promoted 

idea of a dialogue between countries-civilizations is not at all meaningless. 

Keywords: globalization, state, empire, development models, civilization. 

Об авторе: 

ГРАНИН Юрий Дмитриевич – доктор философских наук, профессор, 

ведущий научный сотрудник, ФГБУН Институт философии РАН, г. Москва. E-

mail: maily-granin@mail.ru 

Information about the author: 

GRANIN Yuri D. – PhD (Philosophy), Professor, Leading Researcher at the 

Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow. E-mail: maily-

granin@mail.ru 

Дата поступления рукописи в редакцию: 16.09.2025. 

Дата принятия рукописи в печать: 10.10.2025.

mailto:maily-granin@mail.ru
mailto:maily-granin@mail.ru
mailto:maily-granin@mail.ru

