
Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

141 

УДК 1(091):130.3 

DOI: 10.26456/vtphilos/2025.3.141 

ОПЫТЫ «КОНСТРУИРОВАНИЯ» ФИЛОСОФИИ: 

КЛАССИЧЕСКОЕ ЕВРАЗИЙСТВО, ВТОРОЙ ЭТАП 

(Л.П. КАРСАВИН, Н.С. ТРУБЕЦКОЙ) 

В.В. Ванчугов 

ФГБОУ ВО «Московский государственный университет 

имени М.В. Ломоносова», г. Москва 

На материале классического евразийства реконструируется разработка 

новой философии. Целью исследования является выявление попыток 

«конструирования» собственной системы взглядов, излагаемых евразий-

цами в формате философского нарратива. Особый интерес представляет 

выявление не только корпуса текстов и группы интеллектуалов, но и кон-

текста, совокупности социальных факторов, оказавших влияние на идео-

логически мотивированный «креативный» процесс. Полученные резуль-

таты создают платформу для понимания не только произошедшего в 

определенном месте и при определенных условиях, но и формируют уста-

новки сознания для аналогичных действий в аналогичных ситуациях. 

Классическое евразийство представляет особый интерес для философ-

ского исследования, поскольку появляется возможность наблюдать опыт 

как организации междисциплинарных исследований, так и создания но-

вого философского направления, которое претендовало на выражение но-

вой идеологии в категориях академической философии. 

Ключевые слова: евразийство, идеология, мировоззрение, проектирова-

ние, метафизика, методология, доктрина, учение, установка сознания. 

Контекстуальное и методологическое введение 

Философский процесс в России содержит моменты, эпизоды, предо-

ставляющие ценный эмпирический и методологический материал истори-

кам мысли в контексте «конструирования» философии (например, «Обще-

ство любомудрия», ранние славянофилы, Н.Ф. Федоров, К.Э. Циолковский 

и др.). Особый интерес с точки зрения «проектирования» философии пред-

ставляет собой и классическое евразийство. Под таковым я понимаю идео-

логию, совокупность взглядов, имеющих определенную пространственно-

временную локализацию, устойчивую социальную группу, обосновываю-

щую необходимость построения «континента Россия–Евразия». В форми-

ровании новой цивилизации, а также в разработке новой философии прини-

мали участие интеллектуалы в изгнании, отечественные эмигранты в пе-

риод времени с 1921 по 1929 гг.  

Таким образом, в центре моего внимания классическое евразийство в 

интеллектуальном, прежде всего в философском аспекте. Другими словами, 

то общественное движение и направление мысли, которое, как утверждал 

Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). С. 141–152 

© Ванчугов В.В., 2025 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

142 

П.Н. Савицкий в статье 1922 г. «Два мира», «заключает в себе зерно стремле-

ния к истине общефилософской» [8, с. 113]. Особенно ценно, что с самого 

начала, с первых шагов, они принимаются за проектирование собственной 

философии. Первыми здесь отметились такие деятели, как Г.В. Флоровский 

с его рассуждениями о «новой православной философии», и П.Н. Савицкий 

(«благая метафизика»). Эта тема требует отдельного освещения, в данной же 

статье я представлю реконструкцию второго этапа «конструирования» 

евразийской философии, где наибольшую активность в этом направлении 

проявят Л.П. Карсавин и Н.С. Трубецкой. Ретроспективно видится, что 

важно проработать материал по тем периодам, этапам, которые можно обна-

ружить в эволюции классического евразийства, поскольку это дает представ-

ление о меняющейся палитре мнений, условий, факторов, базовых установ-

ках и игре случайностей, всего того, что присутствует в ситуации организа-

ции творческой работы в условиях неопределенности и нестабильности.  

Уже во втором сборнике евразийцев («На путях. Утверждение 

евразийцев. Книга 2»), опубликованном в 1922 г., П.Н. Савицкий пытается 

усиливать философскую тематику, сводя в единое поле тексты современные 

и прошлые, наращивая объем философических сюжетов. Особо активным и 

продуктивным в этом деле оказывается Г.В. Флоровский, усиливая замысел 

«благой метафизики» П.Н. Савицкого своими построениями на тему «новой 

православной философии». Однако наметившийся тандем вскоре распался: 

после того как Флоровский заметил, что участники движения интересуются 

в большей степени политическими делами, а не философско-культурными, 

к 1923 г. он отходит от движения.  

Но сообщество сохраняется, укрепляется, эволюционирует, продол-

жает формировать свою доктрину в целом и в частностях, что находит от-

ражение в выпуске евразийцами коллективных текстов. Так, среди прочего, 

появляется «Евразийство (опыт систематического изложения) (Париж, 

1926) объемом 77 страниц. Установочной частью этого сочинения является 

концептуальный раздел «Вред ложных идеологий и жизненная необходи-

мость истинной идеологии». Идеология определяется как «органическая си-

стема идей» [2, с. 7], при этом отмечается также, что идеологии бывают как 

истинными, так и «вредными». К последним причислен, например, комму-

низм, как попытка предвидеть будущее, и на основе исключительно «гада-

тельной картины будущего» его представители изобретают «мнимые» за-

коны развития. Коммунисты представляют собой тип «вредных идеологов» 

именно потому, что их идеология ненаучна, поскольку формируется в но-

вом мире на основе «полуграмотного толкования плохо понятой гегелев-

ской философии», и ошибочна в силу своей абстрактности, из-за чего она 

оказывается «вне связи с конкретной действительностью» [2, с. 5]. 

Но коммунистов, как «вредных доктринеров», рекомендуется отли-

чать от большевиков. Большевик как тип мыслительного и поведенческого 

максимализма, есть «абсолютность заданий», при этом он учится у жизни, 

предпочитая сообразовывать с ней свою деятельность. Вот почему 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

143 

большевики, несмотря на ложность и абстрактность теории в виде марк-

сизма, сохранили чувствительность к реальности, к потребностям русской 

действительности. Отмечается в «Опыте систематического изложения» 

евразийства также, что в разные эпохи то идеология опережает жизнь, то 

наоборот – жизнь опережает идеологию. И анализируя свое время, 

евразийцы полагают, что в данную эпоху жизнь опередила идеологию и тре-

бует идеологического осмысления и оправдания, и видят также, что занима-

ющаяся как в России, так и за ее пределами «заря новой жизни – заря новой 

философской эпохи» [2, с. 10]. 

Этот небольшой по объему, но емкий по содержанию текст вкупе с 

другими работами показывает, что внутри нового движения, с его установ-

кой на формирование органической системы идей, идет непрестанная ра-

бота по перебору нужных и полезных установок сознания, по выяснению 

формы и содержания идеологии, по материи и структуре соответствующей 

философии. А привлекая к обозрению и анализу разнообразный материал, 

можно заметить в первую очередь такой «конструкт», как персонология, 

или персонализм в евразийском преломлении. И в этой концептуальной ак-

тивности наиболее продуктивными оказываются два евразийца, представ-

ляющие интерес и как деятели нового идеологического течения, и как «кон-

структоры» философии, претендующей на обновление теоретических и 

практических аспектов всей жизни. 

Интеграция религиозно-философского «всеединства» в прак-

тику евразийского движения: «симфоническая личность» и просополо-

гия Л.П. Карсавина 

В 1923 г. от движения отошел Г.В. Флоровский, наиболее подготов-

ленный среди евразийцев в философии, зато вскоре к группе примкнул 

Л.П. Карсавин. В то время как Флоровского на момент вхождения в сооб-

щество можно считать скорее неофитом в философии, то Карсавин к этому 

времени сформировался уже как мыслитель, состоялся как автор, имея в 

творческом активе такие работы, как «Петербургские ночи», «Восток, Запад 

и русская идея», изданных в Петрограде в 1922 г., «Философия истории» 

(опубликовано в 1923 г. в Берлине) и «О началах» (1925 г.). Также следует 

учесть сложившийся профессионально-академический формат Карсавина: 

диссертации магистерская и докторская, разнообразная педагогическая де-

ятельность, включая профессорство, публикационно-издательская актив-

ность в гуманитарной сфере, участие в профессиональных сообществах. Та-

ким образом, Карсавин прошел все ступени образования, профессиональ-

ного признания, опробовал себя в практической и теоретической сферах, по-

лучил официальное и неофициальное признание. Так что евразийское дви-

жение получало ценный актив. Также можно отметить, что в то время как 

Флоровский, обретая точки академической опоры, приступал только к твор-

ческой самореализации в условиях начинающегося, формирующегося 

евразийства, Карсавину удалось привнести в движение не только 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

144 

профессиональную философию, но и повлиять на судьбу движения в целом. 

Оставляя в стороне разбор внешних причин сближения с евразийцами, ос-

новываясь лишь на ретроспективном взгляде, можно сказать, что евразий-

ство в момент вхождения в него Карсавина могло казаться ему своего рода 

геополитической аналогией всеединства. Евразийство могло видеться дви-

жением, с помощью которого принципы метафизики всеединства можно 

было бы сделать практикой государственного и культурного строительства. 

Политическая активность евразийцев, которая отпугнула Флоров-

ского, интеллектуала Карсавина не только не отвращала, но и, наоборот, при-

влекла. И спектр задач, решаемых Карсавиным как политическим мыслите-

лем, будет простираться от спекулятивных «Основ политики» до осмысления 

советского режима с точки зрения его полезности для философии. К евразий-

цам он примкнул в 1925 г., а с 1926 г. уже выступает как один из ведущих 

теоретиков движения. Благодаря ему формируется интеллектуальная инфра-

структура внутри идеологического универсума. Так, в Париже под его руко-

водством ведется «Евразийский семинар», основу которого составляли его 

лекции «Россия и Европа». При спекулятивном характере ума Карсавин в то 

же время проявил больше интереса к посюсторонней реальности, к жизни, к 

действительности, преобразованием которой заняты были евразийцы. К тому 

же, именно работая прежде всего с действительностью, евразийцы намерева-

лись освободиться от прелестей всякого рода ложных идеологий, равно как и 

философий спекулятивного типа: «Живая конкретная действительность от-

рицает, высмеивает и разрушает абстрактные формулы» [2, с. 4]. 

В итоге, погружаясь в евразийскую «действительность», ядром кото-

рой была «русская жизнь», Карсавин органично трансформируется в соот-

ветствии с задачами движения в политического мыслителя, евразийского 

философа, со всеми формальными и неформальными атрибутами. Карсавин 

появляется в евразийских изданиях с 1925 г.: «Евразийский временник 

Книга четвертая» (Берлин) содержит его статью «Уроки отреченной веры». 

Примечательно, что на это издание реагирует Н.А. Бердяев в только что со-

зданном журнале «Путь», отметив, среди прочего, философскую часть но-

вого течения. Евразийцы, как видится Бердяеву, восстанавливают историо-

софическую теорию Данилевского, формируют тип воззрения, который не-

приемлем для него: «Национально-расовая и географическая историософия 

столь же материалистична, как и экономический материализм. Она отри-

цает, что философия истории есть философия духа, духовной жизни чело-

вечества. Она забывает, что кроме Востока и Запада, кроме столкновения 

рас и кровей есть еще царство духа и что потому только возможно стало в 

мире христианство» [1, с. 136–137]. В свою очередь, примкнувший к 

евразийству Карсавин дает свой разбор суждений Бердяева, показывая как 

слабые места критика, так и сильные стороны нового движения [5]. 

С каким интеллектуальным активом вливается Карсавин в евразий-

ское движение? 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

145 

Еще будучи в России, в конце 1919 г. он приступил к большой работе 

под названием «Метафизика Христианства», появлению которой предше-

ствовали как семинары в Петроградском университете по теме «История 

христианской догмы и философии», так и курс лекций «Введение в гносео-

логию и метафизику», прочитанный им в открывшемся Богословском ин-

ституте. Занятия над «Метафизикой Христианства» были прерваны сначала 

арестом, затем высылкой (1922). Но уже в конце лета 1923 г. оказавшийся в 

Берлине Карсавин возобновляет работу, так что в конце ноября 1923 г. он 

фиксирует следующее положение дел: «У меня, конечно, есть светлый 

пункт – это все та же тебе известная Метаф[изика] Христианства]. Ее пишу 

днями и ночами, и все осмысляю превосходства отказа от себя и своего» [3, 

с. 364]. В последней редакции труд должен был состоять из трех частей, 

объединенных названием «О началах (Опыт христианской метафизики)». К 

1925 г. в Берлине, в издательстве «Обелиск» появляется текст, воплощаю-

щий часть его замысла: «О началах. Бог и тварный мир». 

Также свои идеи Карсавин декларирует в «профильном» издании, 

опубликованном в Париже в 1926 г.: «Евразийство (опыт систематического 

изложения)». Здесь он прописывает основы «истинной идеологии», конкре-

тизируя новое мировоззрение на материале собственных философских 

наработок. Новой эпохе предлагается обновленная установка сознания и пе-

реработанная терминология. Таким образом достигается видимая демарка-

ция между миром и сознанием прежним и новым, что облегчает задачу тем, 

кто готов взяться за демонтаж прежнего мироустройства и миросозерцания. 

Что находит Карсавин в современности из старого мира, когда речь заходит 

о концептуальном пространстве? Понятие отделенного и замкнутого в себе 

социального атома. Чем его следует заменить? Понятием личности как жи-

вого и органического единства многообразия. Этой личности присуще 

«единство множества» состояний и проявлений, в силу чего она характери-

зуется как «единство множества и множество единства»; она есть по сути 

своей «всеединство» [2, с. 11]. Вместе с тем Карсавин признает реальностью 

не только 1) «индивидуальную личность», но и 2) социальную группу, где 

есть и а) сословие, и б) класс, и в) народ, и г) «субъект культуры» (например, 

культуры русско-евразийской), и д) человечество. Заменяя архаичное ему 

понятие «внешней связи» понятием «связи органической или личной», Кар-

савин и все элементы второй группы (а, б, в, г, д) полагает личностями, 

только, в отличие от индивидуумов, «личностями соборными», личностями 

«симфоническими» [2, с. 12]. Такое модернизированное учение о личности, 

для удобства именуемое им еще и «просопология», дает основание для пра-

вильного и полного понимания евразийской идеологии. 

В следующем сборнике движения – «Евразийский временник. Книга 

пятая (Париж, 1927) – печатаются две статьи Л.П. Карсавина: «Основы поли-

тики» и «Феноменология революции». Особого внимания заслуживает ра-

бота «Основы политики» как в контексте «систематического учения о куль-

туре», так и из-за рассуждений о философии, в основе которых – «учение о 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

146 

личности». Карсавин исходит из того, что политика должна строиться «не на 

индивидуалистически-материалистических и не на бездейственно реляти-

вистских предпосылках и гипотезах», а на философском учении о личности – 

«просопологии, или персонологии», что только из учения о личности «выяс-

няются природа и строение субъекта культуры как личности соборной, при-

рода государственности как формы, определяющей личное бытие этого субъ-

екта и органичность культуры, смысл духовного и материального творчества 

культуро-субъекта» [4, с. 111]. Таким образом, из этих работ видно, как под 

новое политическое движение, равно как и под соответствующее партийное 

строительство, подводится философская платформа.  

Помимо статьи Карсавина «Основы политики» (1927), заслуживает 

внимания и его работа «Пролегомены к учению о личности» [6], а также его 

книга «О личности», изданная в Каунасе в 1929 г., где есть главы «Индиви-

дуальная личность», «Симфоническая личность», «Совершенство и несо-

вершенство личности» [7, с. 3–234]. Все они демонстрируют контуры той 

философии, которой должны придерживаться евразийцы, выступающие 

конкурентами коммунистам в деле преобразования действительности. В то 

время как большевики руководствуются принципами марксизма, евразийцы 

должны планировать свою теорию и практику исходя из положений персо-

нализма, просопологии. 

Персонология Н.С. Трубецкого: евразийская координация ком-

плекса наук о личности 

Одновременно с Карсавиным развитию новой идеологии в философ-

ском контексте уделяет внимание и Н.С. Трубецкой. Однако, при всей уко-

рененности в движении, он не столь углублен в проблематику философии. 

Оттого-то, возможно, развитие темы «евразийской философии» вместо уни-

сона приводит к диссонансу, творческое разноголосие – к разногласию, а 

полемика – к пререканию. Действуя внутри одного движения, решая общую 

проблему, Трубецкой и Карсавин не создают творческий тандем, как следо-

вало бы ожидать, а возникающая полифония мнений содержит элементы 

конфликта, эмоционального и интеллектуального сопротивления.  

В отличие от Л.П. Карсавина, Н.С. Трубецкой – давний участник 

движения, можно даже сказать, что с него оно и начинается. Возникновение 

евразийской группы почти инициировано выпуском книги Н.С. Трубецкого 

«Европа и человечество». Летом 1921 г. в Софии проходит семинар, где с 

докладами выступают Н.С. Трубецкой и Г.В. Флоровский, а в августе того 

же года в Болгаро-Российском книгоиздательстве (директором-распоряди-

телем был П.П. Сувчинский) выходит в свет первый евразийский сборник 

из цикла так называемых «Утверждений» – «Исход к Востоку. Утверждение 

евразийцев. Предчувствия и свершения. Книга 1» (София, 1921), где есть 

две статьи Трубецкого: «Об истинном и ложном национализме» и «Верхи и 

низы русской культуры (этническая база русской культуры)». В 1922 г., ко-

гда в Берлине вышел сборник «На путях. Утверждение Евразийцев. Книга 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

147 

вторая», там также напечатаны две статьи Трубецкого: «Религия Индии и 

христианство» и «Русская проблема». В следующем году в том же Берлине 

публикуется сборник «Россия и латинство, где Трубецкой представлен ра-

ботой «Соблазн единения». С 1923 г. начинает выходить теоретический пе-

чатный орган евразийского движения – «Евразийский временник», и 

нашего внимания заслуживает четвертый выпуск (1925) с текстами Трубец-

кого «Мы и другие» и «О туранском элементе в русской культуре». 

В контексте формирования темы евразийской «философии» заслужи-

вает внимания последняя статья, где Трубецкой «ясно и конкретно» пытается 

представить «туранский психологический тип», решив начать с иллюстрации 

его проявления в жизни отдельного человека. Типичный представитель ту-

ранской психики в нормальном состоянии, в понимании Трубецкого, харак-

теризуется душевной ясностью и спокойствием. Его мышление, познаватель-

ные процессы, внутренние состояния, все восприятие внешней действитель-

ности укладываются в простые схемы, симметричные его «подсознательной 

философской системе». В схемы этой «подсознательной системы», в основе 

которой ясность и спокойствие, вписываются также и все его поступки, пове-

дение и быт. При этом «система» не сознается как таковая, она не отрефлек-

сирована, она вся таится в подсознании, являясь при этом явной основой всей 

душевной жизни человека. Благодаря этому, как видится Трубецкому, «нет 

разлада между мыслью и внешней действительностью, между догматом и 

бытом. Внешние впечатления, мысли, поступки и быт сливаются в одно мо-

нолитное, неразделимое целое» [10, с. 156]. 

Далее, определившись с базовыми элементами туранского психо-

типа, Трубецкой намерен продемонстрировать, как и в чем туранский пси-

хологический тип может отражаться в русском национальном характере и 

какое значение имели черты «туранской психики» в русской истории. В 

итоге феноменология русской истории сквозь призму туранского элемента 

имеет следующий вид. Из-за «туранского» архетипа догмат веры, к при-

меру, рассматривается как основной фон душевной жизни и внешнего быта, 

а не как предмет философской спекуляции. В итоге получается, что религи-

озное мышление лишено гибкости, демонстрирует пренебрежение к аб-

страктному, тяготеет к конкретизации, к воплощению религиозных пережи-

ваний и идей в формах внешнего быта и элементов культуры. Вместо созна-

тельно продуманной и тонко детализированной богословской системы в 

Древней Руси, как видится Трубецкому, все же получилась «подсознатель-

ная философская система», словами не выраженная и, несмотря на свою 

концептуальную неоформленность, нашедшая выражение во всем житей-

ском укладе [10, с. 156]. Говоря другими словами, можно сказать, что Тру-

бецкой усматривает в русской культуре склонность к философии на интуи-

тивном уровне, поскольку философские конструкции как бы встроены в 

структуру сознания; мы философствуем самой жизнью, о нашей философии 

говорит образ жизни, а не термины. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

148 

Вскоре Н.С. Трубецкой также начинает оперировать понятием «сим-

фоническая личность», включаясь в персонологический нарратив, однако 

больше внимания он уделяет необходимости создания учения о личности на 

основе системы наук, избегая уклона в метафизику, погружения в спекуля-

тивное умонастроение. Пытаясь держаться середины между умозритель-

ным и эмпирическим, в предисловии к сборнику своих статей 1927 г. («К 

проблеме русского самопознания») он отмечает, что одним из самых важ-

ных понятий, лежащих в основе евразийского учения, является понятие лич-

ности, и что «на этом понятии строятся и философская, и историософская, 

и социологическая, и политическая стороны евразийства» [10, с. 105]. 

Сосредоточившись на личности в контексте задач евразийского дви-

жения, но не упуская из виду и чисто научные цели, Трубецкой приступает 

к формированию своего воззрения в терминах персонализма. Прописывая 

свою позицию, он фиксирует следующее: хотя личность в силу своей «не-

разложимости и неповторимости» не может быть познана исключительно 

средствами человеческого рассудка, тем не менее она может и должна быть 

предметом научного и философского изучения. Поскольку постигаться мо-

гут либо общие законы существования личности и отношение личности к 

миру и к другим личностям, либо формы эмпирического проявления как 

личности вообще, так и какой-нибудь конкретной данной личности, то мы 

должны сформировать комплекс наук, где координатором должна стать 

«особая наука о личности – персонология [10, с. 107]. 

Пока же, как считает Трубецкой, подобного типа персонология еще 

не сформирована. Все ученые, ведущие работу в указанной области, 

должны сознавать, что их личный труд есть только часть общего исследо-

вания и что общим предметом исследования является именно «конкретная 

многочеловеческая личность в ее физическом окружении». В силу такой 

ориентации научного сознания возникнет потребность согласовать и 

осмыслить результаты, добываемые отдельными науками. Это приведет к 

тому, что наряду с «описательными» научными исследованиями появятся 

исследования, «осмысляющие» фактический материал, а именно: наряду с 

исследованиями историческими появятся исследования «историософские», 

наряду с исследованиями этнографическими – исследования «этнософ-

ские», наряду с географическими — «геософские» и т. д. И уже из совокуп-

ности таких вот «осмысляющих работ» и должна возникнуть особая «тео-

рия данной личности» [10, с. 108]. 

Поскольку центром всех теоретических и прикладных исследований 

является понятие личности, они все должны быть согласованными друг с дру-

гом и вместе составить единую систему наук, подчиненных персонологии. 

Но и этим задача евразийского движения как системы миросозерцания не ис-

черпывается: «Идея личности», доминируя в системе наук, не исчерпывается 

одними науками и потому становится «исходной точкой» уже для «системы 

философии». «Идея личности», собравшая в единый комплекс науки, создав-

шая опорную точку для новой философской системы, также должна сыграть 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

149 

важную роль и в системе богословия, где природа личности найдет свое 

«окончательное раскрытие». Трубецкой подводит итог: таким образом, вме-

сто «энциклопедии», т. е. конгломерата друг с другом не согласованных науч-

ных, философских, политических, эстетических и т. д. идей», должна быть 

создана стройная и органически согласованная система идей, которой должна 

соответствовать и «система практических действий» [10, с. 109]. Последнее 

для него особенно важно, поскольку именно совокупность согласованных 

практических действий и позволит избежать формирования очередной кра-

сивой, но бесполезной, а то и вредной для жизни теории.  

Итоги / Заключение 

Таким образом, с 1925 по 1927 г. внутри евразийского движения фор-

мируется «персонализм» как особая, собственная, своя философская плат-

форма. Однако, занимаясь реконструкцией евразийского движения в фило-

софском аспекте, не следует упускать из виду и контекстуальные моменты, и 

иные сюжеты из философии в целом. Также необходимо принимать во вни-

мание расширительные и узкие толкования того, что есть персонализм. Опус-

кая здесь многие детали, отметим лишь, что персонализм в России, в его уз-

ком и техническом значении, развивался со второй половины девятнадцатого 

века. Первым его представителем можно считать Тейхмюллера, связанного с 

Дерптским университетом. Среди его последователей можно отметить 

Я.Ф. Озе, докторской работой которого станет сочинение «Персонализм и 

проективизм в метафизике Лотце». Затем персонализм приобретает местный 

колорит, национальный характер, одновременно и запутанность из-за много-

образия форм, трактовок. Трудности в установлении проблемного поля рос-

сийского персонализма усиливаются еще и терминологическим многообра-

зием. Так, например, А.А. Козлов, относимый к персоналистам, свое учение 

называл «панпсихизмом», к персоналистам относят также создателей новых 

вариантов монадологии – П.Е. Астафьева («критическая») и Н.В. Бугаева 

(«эволюционная»). Так что, говоря о персонализме в России, следует непре-

менно делать оговорку: какой тип персонализма, какая его версия? Есть свой 

персонализм у Л.М. Лопатина, у Н.О. Лосского, тео- и антропософов всех от-

тенков. И вот за пределами России, но интеллектуальными усилиями сооте-

чественников появляется еще и евразийский персонализм, в основе которого 

«симфоническая личность».  

Только евразийский персонализм не следует рассматривать как есте-

ственный момент эволюции российского персонализма. Евразийский вари-

ант персонализма есть результат конструирования, а не вызревания в про-

цессе эволюции мысли. Евразийцы не философское сообщество, не сообще-

ство метафизиков, которое интеллектуально и институционально включено в 

академический процесс. Это сообщество интеллектуалов, представителей 

различных сфер знания, объединенных политическими целями и задачами. 

Но будучи политическим сообществом, идеологическим «орденом», они 

предпочитают интеллектуальные методы, научные инструменты, техники и 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

150 

практики. И пытаясь сформировать интеллектуальную политику, они прини-

маются, с одной стороны, за переформатирование научных дисциплин, с дру-

гой стороны – за конструирование собственной философии. И конструирова-

ние собственной философии достигло конкретности в виде «персонализма».  

Разрабатывается он прежде всего Карсавиным и Трубецким на про-

тяжении 1925–1927 гг. Здесь уже не стилистические правки в области фи-

лософии, как то было в период формирования евразийства в исполнении 

Г.В. Флоровского с его рассуждениями о «новой православной философии» 

и П.Н. Савицкого с робкими помыслами о «благой метафизике»). Здесь 

представлен определенный нарратив, формируемый Н.С. Трубецким (в 

виде плана комплекса наук о человеке) и Л.П. Карсавиным с его видением 

«симфонической личности». При этом евразийская философия разрабаты-

вается как сознательная альтернатива марксисткой философии. И что осо-

бенно важно – новая доктрина разрабатывается в данный момент не столько 

опираясь на наследие русской мысли, сколь отталкиваясь от канонов марк-

систкой идеологии. Но формируясь как принципиально иная по отношению 

к марксизму философия, евразийская просопология / персонология должна 

все же найти опорные моменты не только в настоящем, но и в прошлом. Но 

готовой предыстории «персонализма» в евразийском понимании еще нет, ее 

надо будет создать. На данном же этапе идет конструирование персона-

лизма, евразийской философии. Это и сделано усилиями Трубецкого, но 

прежде всего и более всего стараниями Карсавина. 

Но собрав воедино тексты, все соответствующие фрагменты, получив 

представление об объеме проделанного в эмпирическом и методологическом 

плане, мы видим, что эта философия пока лишь более придумана, сконстру-

ирована, представлена в рассказах и текстах. Она задекларирована, но не де-

тализирована, не прописана в полном объеме и совсем еще не применена на 

практике. О ней говорят некоторые евразийцы, но далеко не все; ее описы-

вают, но далеко не все понимают и принимают. Она не стала основой еди-

ногласия и единомыслия, ее апологеты не сформировали язык, который в 

кругу представителей разных областей знания стал бы метаязыком. В отли-

чие от марксистской философии, которая не только «демонтировала» старый 

мир, но и формирует новый, сочетая теорию с политической активностью.  

Евразийская философия была на тот момент лишь конструктом, у 

которого есть творец, имеются читатели и слушатели, но нет последовате-

лей, причем даже внутри евразийского союза. Эта философия в виде «пер-

сонологии» была проявлением интеллектуального искусства, волевого уси-

лия, а не плодом творческой эволюции, прошедшей проверку на прочность 

в долгих баталиях с оппонентами, проверку жизнью. Так что в этот период 

функционирования евразийского союза философия лишь сконструирована, 

она существует больше в текстах, чем в сознании, о ней знает узкий круг 

людей, но никто не руководствуется ею. 

К тому времени как внутри евразийства ввели в оборот «симфониче-

скую личность», чтобы проявлять ее модификации на практике для 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

151 

преобразования мира в лучшую сторону, сами евразийцы все чаще совер-

шали поступки, которые вносили дисгармонию в собственную жизнь, при-

ближая движение к разделению на «левое» и «правое», а затем и приведя 

его к полному разложению. Содействовала этому отчасти и придуманная 

собственная, «партийная» философия. Но на тот момент проделанная ра-

бота виделась конструктивной, продуктивной. Отчасти это верно, если 

смотреть на это событие и в историко-философской проекции: всякая прак-

тико-ориентированная интеллектуальная политика приводит к пониманию 

необходимости опоры на философию. Одни ее ищут в прошлом, другие пы-

таются изобрести в настоящем, в своем времени и пространстве, в окружа-

ющем их мире с его проблемами. Желание евразийских идеологов быть ак-

туальными инициировало разработку ими новой философии. Но эта «фило-

софия», в виде персонологии, проявилась лишь как искусственная уста-

новка сознания, краткая в своей длительности по времени и ограниченная в 

пространстве. На тот момент она была всего лишь убеждением для части 

кружка интеллектуалов, содействуя спорам и конфликтам, а не согласован-

ным действиям и органическому умонастроению. 

Все это хорошо иллюстрирует фрагмент из письма к П.П. Сувчин-

скому (1927), где, не называя имен, Трубецкой выражает резкое неприятие 

интеллектуальной активности Карсавина, равно как и фиксирует положение 

дел в области евразийской философии: «Когда нас упрекают, что у нас нет 

системы, а есть механическая смесь, ералаш совершенно разнородных, друг 

с другом совершенно не связанных идей, из которых каждый может выбрать 

себе подходящую, то упреки эти справедливы. При помощи субтильной ка-

зуистики, метафизического тумана и жонглированием удобными, но абсо-

лютно бессодержательными философскими понятиями (вроде всеединства), 

конечно, можно примирить друг с другом самые противоречивые понятия и 

создать видимость системы. Но этим никого не проведешь. Здравомыслящий 

простой человек прекрасно видит, что это – жульничество» [9, с. 56]. 

Список литературы 

Бердяев Н.А. Евразийцы («Евразийский временник. Книга четвертая», 

Берлин) // Путь. Орган русской религиозной мысли. 1925. № 1. С. 134–139. 

Евразийство: (опыт систематического изложения). [Париж; Берлин]: 

Евразийское книгоизд-во, 1926. 78 с. 

Карсавин Л.П. О началах. Берлин: YMCA-PRESS; Петербург, 1994. 

376 с. 

Карсавин Л.П. Основы политики. Мир России-Евразия: Антология / 

сост. Л.И. Новикова, И.Н. Сиземская. М.: Высш. шк., 1995. 396 с. 

Карсавин Л.П. Ответ на статью Бердяева об евразийцах // Путь. Орган 

русской религиозной мысли. 1926. № 2. С. 124–127. 

Карсавин Л.П. Пролегомены к учению о личности // Путь. Орган рус-

ской религиозной мысли. 1928. № 12. С. 32–46. 

Карсавин Л.П. Религиозно-философские сочинения. M.: Renaissance. 

Т. 1. 325 с. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

152 

Савицкий П.Н. Континент Евразия. М.: Автограф, 1997. 461 с. 

Соболев А.В. Своя своих не познаша. Евразийство: Л.П. Карсавин и дру-

гие (конспект исследования) // Начала. Религиозно-философский журнал. 1992. 

№ 4. С. 49–58. 

Трубецкой Н.С. История. Культура. Язык. М.: «Прогресс», 1995. 797 с. 

EXPERIENCES IN «CONSTRUCTING» PHILOSOPHY: CLASSICAL 

EURASIANISM, SECOND STAGE (L.P. KARSAVIN, 

N.S. TRUBETSKOY) 

V.V. Vanchugov

Lomonosov Moscow State University, Moscow 

The article reconstructs the development of a new philosophy using classical 

Eurasianism as material. The aim of the study is to identify attempts to «con-

struct» their own system of views, presented by the Eurasians in the format of 

a philosophical narrative. Of particular interest is the identification of a) the 

corpus of texts and the group of intellectuals, b) the context, the totality of social 

factors that influenced the ideologically motivated «creative» process. The re-

sults obtained by the author allow us to create a platform for understanding not 

only what happened in a certain place and under certain conditions, but also 

forms the mindset for similar actions in similar situations. Classical Eura-

sianism is of particular interest today for philosophical research, since it pro-

vides an opportunity to observe both the experience of organizing interdiscipli-

nary research and the creation of a new philosophical direction that claimed to 

express a new ideology in the categories of academic philosophy. 

Key words: Eurasianism, ideology, worldview, design, metaphysics, methodol-

ogy, doctrine, teaching, mindset. 

Об авторе: 

ВАНЧУГОВ Василий Викторович – доктор философских наук, профес-

сор кафедры истории русской философии философского факультета, ФГБОУ 

ВО «Московский государственный университет имени М.В. Ломоносова», 

г. Москва. E-mail: vanchugov.v@yandex.ru 

Author information: 

VANCHUGOV Vasily Viktorovich – PhD (Philosophy), Professor of the De-

partment of History of Russian Philosophy, Faculty of Philosophy, Lomonosov Mos-

cow State University, Moscow. E-mail: vanchugov.v@yandex.ru 

Дата поступления рукописи в редакцию: 22.09.2025. 

Дата принятия рукописи в печать: 21.10.2025.


