
Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 178 

УДК 1(091)+130.2 

DOI: 10.26456/vtphilos/2025.3.178 

Н.А. БЕРДЯЕВ: ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНАЯ РЕФЛЕКСИЯ  

РУССКОЙ КУЛЬТУРЫ  

М.Г. Андреанов 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», г. Тверь 

Автор статьи исследует размышления Н.А. Бердяева над историей и сущ-

ностью русской культуры. С точки зрения автора, данные размышления 

имеют характер экзистенциальной рефлексии. Автор приходит к выводу, 

что экзистенциальная рефлексия Н.А. Бердяева над русской культурой ос-

нована на шести экзистенциалах. Такими экзистенциалами, по автору, яв-

ляются религиозная вера, душа русского народа, самореализация, сво-

бода, отчуждение, творчество. 

Ключевые слова: религиозная вера, душа русского народа, самореализа-

ция, свобода, отчуждение, творчество, экзистенциал. 

Н.А. Бердяев был одним из российских мыслителей первой поло-

вины XX в., которые испытали горечь вынужденной эмиграции, но продол-

жили переживать за судьбу своей Родины – России и её культуры. В чём 

состояла специфика исследования Бердяевым русской культуры? Это 

углублённое размышление над историей и спецификой русской культуры, 

преломленное через личный жизненный опыт и взаимодействующее с ним. 

На наш взгляд, суть данного размышления может быть определена при по-

мощи словосочетания «культурфилософская экзистенциальная рефлексия». 

Тому есть три причины. 

Первая причина заключается в том, что Бердяеву присуще характер-

ное для экзистенциальной рефлексии взаимопреодоление и противоречие 

между историей русской культуры и мыслями о ней, которые им прожива-

ются [1, с. 37].  

В качестве второй причины можно выделить использование Бердяе-

вым, исследователем закономерностей истории русской культуры, экзи-

стенциальной рефлексии как «механизма, обеспечивающего изменения вос-

приятия личностью себя и своего жизненного мира» [12, с. 149–150]. Если 

обратиться к культурфилософским работам этого мыслителя, то окажется, 

что их содержание – совокупность осмысляемых и переосмысляемых им 

«оснований личностного бытия» [12, с. 154], или экзистенциалов. В связи с 

этим мы будем следовать подходу А.С. Гагарина, согласно которому экзи-

стенциалы – это «смысложизненные основания и способы человеческого 

существования», их выявление и постижение предполагает личное прожи-

вание и переживание [8, с. 71].  

© Андреанов М.Г., 2025 

Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). С. 178–184 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 179 

Третью причину мы обнаруживаем в том, что Бердяеву, автору куль-

турфилофских текстов, склонному к экзистенциальной рефлексии над рус-

ской культурой, присуще «непрерывное продуцирование смыслов и осозна-

ние ценностей», соотнесённых с русской культурой, которое видится спо-

собом существования индивидуального сознания автора данных текстов 

[13, с. 68].  

Мировоззрение Бердяева неотделимо от осмысления истории рус-

ской культуры и той культурной реальности, которая сложилась после Ве-

ликой российской революции 1917–1922 г. Потому все те особенности, ко-

торые были свойственны мировоззрению данного философа, оказывали 

определяющее влияние на выбор им тех экзистенциалов, которые он избрал 

для характеристики специфики русской культуры и основных этапов её ис-

тории. Если исходить из того, что Бердяев был религиозным мыслителем, 

творчески интерпретировавшим культурные процессы и события в жизни 

русского общества, обоснованно выделение шести экзистенциалов. Это, на 

наш взгляд, религиозная вера и душа народа, самореализация, свобода, от-

чуждение и творчество. 

В культурфилософской рефлексии Бердяева экзистенциал религиоз-

ной веры играл определяющую роль, т. к. мыслитель был убеждён в том, 

что ход истории народа и его культуры, в том числе специфика его фило-

софской мысли, предопределены религией, принятой этим народом [3, 

с. 46]. Позиция Бердяева как христианского философа, размышляющего о 

роли православия в истории русской культуры, была своеобразной. Он при-

знавал весомую роль двоеверия в формировании русской религиозности [3, 

с. 8]. Для него было характерно негативное отношение к последствиям вли-

яния победы иосифлян над нестяжателями на русскую православную рели-

гиозность [3, с. 12–13]. Бердяев использовал словосочетание «историческое 

христианство», понимая под ним малодушное и рабское приспособление 

вероучения и политики христианской церкви, в том числе и Русской право-

славной церкви, «к господствующим силам» мира сего. В связи с этим фи-

лософ возлагал на русское «историческое христианство» существенную 

часть вины за те «гонения на дух» в революционной России, которые про-

ведены большевиками [3, с. 132]. 

Бердяев немало внимания уделил сравнительному анализу западной 

и русской христианской религиозности. Он пришёл к выводу, что русское 

«моральное сознание... более христианское», т. к. мысль православной Рос-

сии была всегда «свободна от греха рационализма», в отличие от католиче-

ской схоластики [3, с. 46–47, 241]. Мыслитель полагал, что русскому хри-

стианину присуще предпочтение религиозно преображённой жизни земной 

культуре, а западный христианин склонен к культу культуры, обустройству 

в земном мире [3, с. 124–125]. 

Экзистенциал религиозной веры для Бердяева отражал самую важ-

ную составляющую души русского народа. Философ утверждал, что «рус-

ский народ – религиозный по своему типу и своей душевной структуре», и 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 180 

поэтому в русской культуре даже атеизм, материализм и коммунизм приоб-

рели религиозную окраску [3, с. 239]. Бердяев много внимания уделил изу-

чению проявлений экзистенциала души народа в истории русской куль-

туры. Мыслитель при этом исходил из того, что душа русского народа яв-

ляется одним из самых противоречивых примеров народных индивидуаль-

ностей [3, с. 7–8]. Бердяев считал, что в душе русского народа обнаружил 

три главных противоречия, и они заключались в конфликтах между восточ-

ным и западным началом, между восточнославянским политеизмом и ви-

зантийским православием, в склонности к апокалиптике и к нигилизму [3, 

с. 8, 124]. Философ пришёл к выводу о неустранимости данных противоре-

чий, и причину её он усматривал в том, что душе русского народа присущи 

«огромная сила стихии и сравнительная слабость формы» [3, с. 8]. 

Мыслитель эти особенности души русского народа объяснял двояко. 

С одной стороны, географически. То есть тем, что необъятность про-

странств России согласуется с «бесконечностью… русской души» [3, с. 8]. 

С другой стороны, при помощи образного соотношения мужского и жен-

ского начал. Бердяев, утверждая, что в каждом народе есть и мужское, ра-

ционально-волевое начало, и женское, иррационально-эмоциональное 

начало, констатировал преобладание женского начала в русской народной 

душе. Философ обосновывал это мнение тем, что «есть... индетерминиро-

ванность в жизни русского человека», малопонятная для более рационально 

мыслящих европейцев [3, с. 240], а также что русскому народу присуща 

«пассивная… женственность… в отношении государственной власти» [5, 

с. 5]. Но это лишь преобладание, а не доминирование, т. к., по наблюдению 

Бердяева, «русский народ всегда был способен к проявлению большой му-

жественности» при защите своих интересов [3, с. 240]. В связи с этим важно 

отметить, что философ провёл сравнительный анализ души германского и 

русского народов, пришёл к выводу об их противоположности и при этом 

посчитал скорее уродством, чем преимуществом господство в душе герман-

ского народа мужского начала с идеей господства и могущества [3, с. 240–

241]. 

Для Бердяева экзистенциал души русского народа был тесно связан 

и с экзистенциалом самореализации души народа в истории культуры. Не-

даром он отмечал, что ему в первую очередь хочется найти ответ на «вопрос 

о том, что замыслил Творец о России, умопостигаемый образ народа, его 

идея», а уже во вторую очередь – «чем эмпирически была Россия» [3, с. 7]. 

По мнению мыслителя, этот процесс самореализации длится всю земную 

историю русского народа, ведь «русская идея не есть идея культуры» [3, 

с. 125], но есть «эсхатологическая идея Царства Божьего» [3, с. 136].  

Согласно Бердяеву, самореализация души русского народа сталкива-

лась и сталкивается с двумя препятствиями. Первое из этих препятствий яв-

ляет собой соблазн «обскурантского отрицания культуры вместо эсхатоло-

гической критики её», которому, к примеру, поддался Л.Н. Толстой. Вто-

рым препятствием мыслитель считает массовое увлечение строительством 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 181 

«механистической, коллективистской цивилизации», которое, в частности, 

присуще большевикам, пришедшим к власти в России в 1917 г. Бердяев счи-

тал, что преодолеть оба данных препятствия способна «только культура 

конца», т. е. эсхатологически настроенная культура. По его мнению, к по-

ниманию данной миссии русской культуры ближе всего подошёл философ 

Н.Ф. Фёдоров. Ведь именно он обличал проявления лжи в русской культуре 

и призывал к полному достижению мира и установлению «родства и брат-

ства не только социального, но и космического» [3, с. 136]. 

Бердяев, размышляя об историческом пути души русского народа, 

исследовал его связь с экзистенциалом свободы. Согласно мыслителю, суть 

этой связи заключается в том, что душа русского народа религиозна, а «ис-

точники свободы духа заложены в христианстве» [3, с. 46]. Для Бердяева 

доказательством такого понимания свободы духа русского народа послу-

жил тот факт, что этот народ «не слишком поглощен жаждой… земного бла-

гоустройства» [5, с. 12]. По этой же причине «русский пафос свободы был 

скорее связан с… анархизмом, чем с либерализмом» [3, с. 139], недаром рус-

ский народ, подавляемый деспотическим государством, не боролся за своим 

права, а периодически «убегал в вольницу, бунтовал» [3, с. 15]. Экзистен-

циал свободы был так значим для Бердяева, что он использовал критерии 

свободы и бунта для оценки всех периодов русской истории. 

Анализируя отношение Бердяева – исследователя русской культуры 

– к экзистенциалу свободы, необходимо упомянуть и о влиянии нарастаю-

щего отчуждения на судьбу русской культуры. По наблюдению Б.Л. Губ-

мана, данный процесс является «порождением нескончаемой череды фено-

менов, мешающих индивиду быть самим собой» [9, с. 59]. Каждый философ 

может по-своему понимать суть неподлинного существования, причины 

пребывания человека в дисгармонии с собой, то, что является подлинной 

экзистенцией.  

В связи с этим отметим, что, хотя Бердяев не использовал понятие 

«отчуждение», о влиянии этого феномена на историю русской культуры он 

размышлял. Мыслитель использовал другое, близкое по смыслу слову «от-

чуждение» понятие – «объективация» [11, с. 356]. Для него объективация 

является глобальным состоянием отчуждённости от Бога, от объективной 

реальности, падшего мира и всех составляющих его субъектов: такие суще-

ства, по Бердяеву, должны рассматриваться как явления, а не подлинно су-

ществующие субъекты [7, с. 254]. Для него важным проявлением объекти-

вации является «поглощенность неповторимо-индивидуального, личного, 

общим, безлично-универсальным». Её примером является подмена религи-

озной веры её суррогатом, примиряющим христианина с земным миром. В 

такой, казалось бы, религиозной культуре господствует «“царство кесаря” 

вместо царства Божьего» [2, с. 254].  

Бердяев полагал, что русская культура почти не подвержена влия-

нию объективации. И это потому, что, во-первых, русский человек всегда 

склонен к религиозности, даже став атеистом, коммунистом, 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 182 

материалистом, скептиком [3, с. 239], и во-вторых, стремление к комфорт-

ному устроению в земном мире чуждо русскому народу, потому что он 

настроен эсхатологически [3, с. 125]. 

Показательно отношение Бердяева к экзистенциалу творчества. 

Мыслитель исходил из того, что до XIX столетия «многовековая невыра-

женность, неактуализированность сил русского народа» проявлялась в от-

сутствии самобытной русской мысли [3, с. 9–10] и, соответственно, ориги-

нального русского творчества. В связи с этим Бердяев задался вопросом, до-

пустимо ли творчество в земном мире для религиозного человека, в том 

числе русского человека, для которого приоритетом является спасение 

души.  

По наблюдению мыслителя, в России XIX в. на этот вопрос давались 

противоположные ответы. Так, А.С. Пушкин полагал, что спасение души 

христианина совместимо со свободой его творчества, а Н.В. Гоголь и 

Л.Н. Толстой сомневались в этом [3, с. 28]. Бердяеву импонировала позиция 

А.С. Пушкина, и он выдвинул в её защиту два аргумента. Первый из них 

заключается в том, что так как жизнь каждого человека есть его собствен-

ный «творческий процесс» [6, с. 274], человеческая экзистенция не задана 

полностью и «творится в опыте жизни, в испытаниях… судьбы» человека 

[2, с. 14]. Второй аргумент базируется на констатации того, что творчество 

как трагично, так и дарует надежду на спасение. Трагедия творчества для 

Бердяева проявляется в том, что в земном мире человек хочет творить новое 

бытие, но всегда «вместо бытия творится культура» [4, с. 130]. При этом фи-

лософ верил в то, что, когда в земном мире человек освободится от своей 

греховности, его творчество выйдет «за пределы культуры», потому что 

сможет обнаружить «прорыв к трансцендентному» и обрести «путь к иному 

бытию» [3, с. 131–132]. Так, Бердяев верил то, что когда-нибудь сферы куль-

туры обретут христианский смысл, искусство превратится в теургию, фило-

софия – в теософию [3, с. 131]. Поэтому для этого мыслителя, как отметил 

Н.О. Лосский, все проявления трагедии творчества не напрасны, потому что 

они в человеке – творце – неуклонно «пробуждают волю к религиозному 

преображению жизни» [10, с. 258]. 

*** 

Итак, экзистенциальная рефлексия Н.А. Бердяева над русской куль-

турой может быть понята через осмысление им следующих шести экзистен-

циалов: религиозной веры и души народа, самореализации и свободы, от-

чуждения и творчества. Согласно философу, для понимания русской куль-

туры и её истории очень важен экзистенциал религиозной веры, потому что 

для него православие было одной из характерных черт русской культуры и 

главным критерием отличия русской культуры от культур Европы. С точки 

зрения Бердяева, экзистенциалу души русского народа хотя и присуща вы-

раженная противоречивость, можно говорить о том, что русская народная 

душа на протяжении всей её истории хранила и хранит непреходящие ха-

рактерные черты и цельность. Сущность экзистенциала самореализации 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 183 

русского народа виделась Бердяеву в религиозном контексте, а именно – в 

настроенности на приближение эсхатологического конца истории. Экзи-

стенциал свободы был очень близок Бердяеву-философу и стал для него 

критерием периодизации истории русской культуры. Мыслитель размыш-

лял об экзистенциале отчуждения применительно к истории русской куль-

туры, хотя предпочитал использовать другое, близкое понятие – объектива-

ция. Бердяев был убеждён в устойчивости русского человека к отчуждению, 

понимаемому им в религиозном контексте. Для Бердяева был значим и эк-

зистенциал творчества. Он доказывал, что творчество и спасение души 

вполне совместимы, размышлял о причинах позднего начала самобытного 

русского творчества, анализировал воздействие борьбы восточных и запад-

ных влияний на творчество представителей русского народа. 

Список литературы 

 Аббаньяно Н. Метафизика и экзистенциализм // Аббаньяно Н. Струк-

тура экзистенции. Введение в экзистенциализм. Позитивный экзистенциализм 

и другие работы. СПб.: Алетейя, 1998. С. 30–56. 

 Бердяев Н.А. Опыт эсхатологической метафизики // Бердяев Н.А. Цар-

ство духа и царство кесаря. М.: Республика, 1995. С. 164–316. 

 Бердяев Н.А. Русская идея. Основные проблемы русской мысли XIX 

века и начала XX века // Бердяев Н.А. Русская идея. Харьков: Фолио; М.: АСТ, 

1999. С. 5–342. 

 Бердяев Н.А. Смысл творчества. Опыт оправдания человека // Бердяев 

Н.А. Философия творчества, культуры и искусства: в 2 т. М.: Искусство, 1994. 

Т. 1. С. 37–341. 

 Бердяев Н.А. Судьба России. Опыты по психологии войны и националь-

ности. М.: ВИНИТИ, 1990. 240 с. 

 Бердяев Н.А. Экзистенциальная диалектика божественного и человече-

ского // Бердяев Н.А. О назначении человека. М.: Республика, 1993. С. 254–357. 

 Бердяев Н.А. Я и мир объектов. Опыт одиночества и общения // Бердяев 

Н.А. Философия свободного духа. М.: Республика, 1994. С. 230–316. 

 Гагарин А.С. Экзистенция и экзистенциалы человеческого бытия в со-

временной философской антропологии // Исторические, философские, полити-

ческие и юридические науки, культурология и искусствоведение. Вопросы тео-

рии и практики. 2015. № 12 (62): в 4-х ч. Ч. II. C. 70–73. [Электронный ресурс]. 

URL: https://www.gramota.net/article/hss20152815/fulltext (дата обращения – 

08.08.2025 г.). 

 Губман Б.Л. Западная философия культуры XX века // Губман Б.Л. Со-

временная философия культуры. М.: РОССПЭН, 2005. С. 9–288. 

 Лосский Н.О. История русской философии. М.: Издательская группа 

«Прогресс», 1994. 460 с. 

 Новикова Л.И., Сиземская И.Н. Русская философия истории: Курс лек-

ций / изд.е 2-е. М.: Аспект Пресс, 2000. 399 с. 

 Репецкая А.В., Репецкий Ю.А. Экзистенциальная рефлексия и измене-

ния восприятия личностью себя и своего жизненного мира // Мир психологии. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 184 

2013. № 1.  С. 148–155. [Электронный ресурс]. URL: 

https://www.elibrary.ru/item.asp?edn=pxtqid (дата обращения – 08.08.2025 г.). 

 Фадеева И.Е. Экзистенциальная рефлексия и культурогенез: Культуро-

логическое образование в контексте современности // Известия Саратовского 

университета. Новая серия. Серия: Философия. Психология. 2015. Т. 15, вып. 1. 

С. 65–70. [Электронный ресурс]. URL: // 

https://phpp.sgu.ru/ru/articles/ekzistencialnaya-refleksiya-i-kulturogenez-

kulturologicheskoe-obrazovanie-v-kontekste (дата обращения – 08.08.2025 г.). 

 

N.A. BERDIAEV'S EXISTENTIAL REFLECTION ON RUSSIAN 

CULTURE 

M.G. Andreanov 

Tver State University, Tver 

The author of the article explores N.A. Berdyaev's reflections on the history 

and essence of Russian culture. From the author's perspective, these reflections 

have an existential nature. The author concludes that N.A. Berdyaev's existen-

tial reflection on Russian culture is based on six existentials. According to the 

author, these existentials include religious faith, the soul of the Russian people, 

self-realization, freedom, alienation, and creativity. 

Keywords: religious faith, the soul of the Russian people, self-realization, free-

dom, alienation, creativity, existentialism 

Об авторе: 

АНДРЕАНОВ Михаил Григорьевич – аспирант кафедры философии и 

теории культуры, ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», 

г. Тверь. E-mail: andreanov99@yandex.ru 

Author information: 

ANDREANOV Mikhail Grigorievich – PhD student, Dept. of Philosophy and 

Theory of Culture, Tver State University, Tver. E-mail: andreanov99@yandex.ru 

 
Дата поступления рукописи в редакцию: 16.08.2025. 

Дата принятия рукописи в печать: 25.09.2025. 


