
Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 236 

УДК 1(091) 

DOI: 10.26456/vtphilos/2025.3.236 

Х.-Г. ГАДАМЕР И Г.В.Ф. ГЕГЕЛЬ: ИСТОРИЧЕСКИЙ ОПЫТ И 

СОВРЕМЕННОСТЬ 

Б.Л. Губман 

ФГБОУ ВО «Тверской государственный университет», г. Тверь 

Целью статьи является сравнительный анализ воззрений Г.В.Ф. Гегеля и 

Х.-Г. Гадамера на проблему взаимосвязи исторического опыта и совре-

менности. В ее формате раскрываются основные характеристики крити-

ческой рецепции Гадамером на герменевтической платформе теории 

опыта, предложенной Гегелем. Разделяя гегелевский подход к опыту как 

наделенному историческим измерением и постоянной рефлексивной 

трансформацией, Гадамер одновременно отвергает панлогизм, моноло-

гизм и имманентный телеологизм его теоретических воззрений. Опыт ис-

толковывается им как инструмент рефлексивного осмысления герменев-

тической ситуации, в которой пребывает в интерсубъективно разделяе-

мом мире экзистенциальный субъект, неотрывный от духовной традиции. 

Основными свойствами исторического опыта в подобном понимании ока-

зываются принципиальная открытость и диалогизм, позволяющие уста-

навливать отношения с традицией и иными культурными мирами в свете 

возможности появления нового, ранее непредсказуемого события. Этот 

подход к герменевтическому опыту, как показано в статье, является осно-

вой интерпретации Гадамером феномена действенно-исторического со-

знания, представления о котором сложились в полемическом переосмыс-

лении идей философии жизни, неогегельянства и диалогической филосо-

фии. 

Ключевые слова: исторический опыт, современность, действенно-исто-

рическое сознание, философия Г.В.Ф. Гегеля, фундаментальная онтоло-

гия М. Хайдеггера, герменевтика Х.-Г. Гадамера, неогегельянство. 

 

Введение 

Х.-Г. Гадамер известен как создатель философского истолкования 

герменевтического опыта, лежащего в основе действенно-исторического 

сознания, осуществляющего постоянную взаимосвязь традиции и совре-

менности. Общеизвестно, что платформа его герменевтических построений 

возникла под непосредственным влиянием идей фундаментальной онтоло-

гии М. Хайдеггера и ориентирована на обоснование практики гуманитар-

ного знания, в спектре представлений которого этого автора особо занимал 

вопрос о кооперации языка и истории в созидании мира человеческой куль-

туры. Отправляясь от базовых идей своего учителя, Гадамер полагает необ-

ходимым их развитие в ключе обращения к целостному спектру европей-

ской мысли прошлого и настоящего. Прежде всего исследователи его 

Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). С. 236–253 

© Губман Б.Л., 2025 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 237 

достаточно обширного наследия отмечают его глубокую заинтересован-

ность видением диалогической природы философского знания, обозначен-

ной Платоном и Аристотелем, а также И. Кантом и Г.В.Ф. Гегелем. В из-

вестном смысле именно эти два его «философских пристрастия» обозна-

чили и его тяготение к обсуждению вопросов, прорисованных в наследии 

В. Дильтея и Ф. Ницше, представителей неокантианства, феноменологии, 

немецкой философской антропологии, современной диалогической фило-

софии М. Бубера и Э. Левинаса, неогегельянской мысли Б. Кроче, А. Ко-

жева и Р.Дж. Коллингвуда, лингвистической философии Л. Витгенштейна, 

а также к построениям Ж. Деррида и Ю. Хабермаса. Тема интерсубъектив-

ности и историчности опыта в целом принимается Гадамером под домини-

рующим воздействием мысли Хайдеггера, созданного им взгляда на консти-

туирование мира Dasein. Однако при ее рассмотрении и интерпретации Га-

дамер считает важным показать рефлексивную специфику исторического 

опыта, его имманентную процессуальность, а эта сторона осмысливаемого 

им феномена, как справедливо представляется ему, стала предметом глубо-

кой и всесторонней аналитики Гегеля и неогегельянцев. Критический 

взгляд на трактовку исторического опыта Гегеля и его последователей дол-

жен, в его понимании, привести к герменевтическому прочтению значимых 

сегодня моментов его видения этой темы и ревизии ее базовых тезисов в 

широком поле традиции европейской философии прошлого и современно-

сти. Попытаемся рассмотреть основные грани и значимые выводы предло-

женной Гадамером стратегии подхода к избранному им предметному полю 

обсуждения. 

 

Гегелевская платформа видения исторического опыта в герме-

невтическом прочтении 

Гегель – автор, с которым Гадамер вел непрекращающийся диалог 

на протяжении всей своей творческой карьеры, предлагая оценку непрехо-

дяще значимых моментов его наследия для формирования герменевтиче-

ской платформы и одновременно указывая на те стороны мысли немецкого 

философа, которые оказываются радикально несовместимыми с современ-

ной культурой [13, р. 119–154]. В знаменитой работе «Наследие Гегеля» он 

кратко и емко резюмировал влияние идей своего великого предшественника 

на становление собственных взглядов, которые сложились в целом в русле 

хайдеггерианской фундаментальной онтологии, притязавшей на радикаль-

ное преодоление традиции классической европейской философии. Гадамер 

писал: «Философский поворот, который я попытался придать во взаимо-

связи с импульсами, исходящими от мысли Хайдеггера, романтической гер-

меневтике и ее прогрессивному развитию, опираясь на маршрут историче-

ской школы, проложенный Ранке, Дройзеном, Дильтеем и его учениками, 

неотделим от всеохватывающего синтеза Гегеля. Здесь впервые понятие 

«логос», которое выработали греки для постижения мира в его целостности, 

было расширено на исторический мир, не принимая во внимание 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 238 

сверхъестественно данного истории спасения» [12, р. 39]. Таким образом, 

он констатирует, что его собственное понимание задач «критики историче-

ского разума», сформированное в духе и стилистике экзистенциальной гер-

меневтики, призвано синтезировать утверждение о специфике познания 

уникальных, вершащихся во времени деяний людей с гегелевским универ-

сализмом поиска всеобщих оснований диалектического саморазвертывания 

Абсолюта не только в природе, но и в истории человеческого сообщества.  

Ставя перед собой такую задачу, Гадамер сталкивается прежде всего 

с проблемой совместимости панлогистских начал «абсолютного идеа-

лизма» с экзистенциально-герменевтической трактовкой исторического как 

в финальной инстанции укорененного в уникальном человеческом суще-

ствовании в потоке мгновений времени, лежащем в основе динамики транс-

формации коллективно разделяемого культурного мира, который, по его 

глубокому убеждению, отнюдь не гомогенен и соткан из множества 

единств. 

Подобно многим критикам Гегеля, попытавшимся проанализиро-

вать «живое» и «мертвое» в его философии, Гадамер не принимает панло-

гизма этого мыслителя как радикально противоположного постклассиче-

скому теоретизированию. Одновременно, с его точки зрения, в посткласси-

ческой мысли от В. Дильтея до Э. Кассирера со всей очевидностью просле-

живается мысль о том, что творческая деятельность индивидуального субъ-

екта так или иначе опосредована понимаемым в несубстаниальном плане и 

лишенным глобальной логической подосновы и телеологической запро-

граммированности, множественным по своим историческим проявлениям 

«объективным духом» культур. Такого рода установка, на взгляд Гадамера, 

вполне совместима и с построениями Хайдеггера, который в поздний пе-

риод своего творчества дополнил феноменологическую онтологию, наце-

ленную на аналитику человеческого существования в мире, тезисом о важ-

ности пребывания субъекта в стихии языка, воплощающего дух культуры. 

Одновременно с принятием идеи объективного духа как неотъемле-

мого фона любых творческих деяний экзистенциального субъекта Гадамер 

обращается и к поиску позитивного звена гегелевского видения диалектики 

исторического самосознания абсолютного духовного начала. И именно при 

обращении к этому тематическому полю он акцентирует свое внимание на 

истолковании гегелевской трактовки опыта как сопряженной с диалектиче-

ским развертыванием самосознания. Хайдеггер, как известно, исходит в 

своей феноменологической онтологии из состояния присутствия Dasein в 

мире, предполагающего отношение к вещным образованиям и другим чело-

веческим существам в рамках их пространственно-временной упорядочен-

ности. Само конституирование этого мира как процесс, по Гадамеру, свя-

зано с феноменом герменевтического опыта, наделяющего его смысловой 

определенностью. Герменевтический опыт как достояние экзистенции по-

стоянно изменяется в связи с ситуированностью Dasein во времени, и пони-

манию имманентного способа его становления и трансформации призвано 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 239 

способствовать обращение к гегелевским идеям. В этой связи, на взгляд Га-

дамера, особым значением обладает та трактовка опыта как результата диа-

лектического самодвижения духа, которая была сформулирована еще в 

«Феноменологии духа», а затем нашла свое развитие в последующих про-

изведениях Гегеля, став одним из важнейших основоположений его учения.  

Процесс самопознания духа ведет, в гегелевской интерпретации, к 

постижению того, что он и есть реальность. Для Гадамера важен не этот 

итог, знаменующий триумф разума, придающего реальности смысловое 

единство. Он совсем не стремится утвердить тезис о финальной разумности 

существующего, ибо в реальности, по его мнению, всегда присутствует ир-

рациональное, различные грани которого были ярко показаны К. Марксом, 

Ф. Ницше и З. Фрейдом. Однако у Гегеля его привлекает мысль о том, что 

самопознание духа – это постоянный поиск смыслового единства реально-

сти, направляемый разумом. Движение духа по этому маршруту характери-

зуется Гегелем как процесс обретения опыта. «Это означает, что мысль уве-

рена в том, что она воспринимает в опыте весь мир “как свою собственную 

истину и присутствие”. Таким образом, Гегель трансформирует Кантов-

скую проблему трансцендентального определения понятий рассудка и “до-

казывает” идеализм разума через уверенность в самосознании. Ибо разум 

заключается не только в мышлении. Поскольку разум не сводится к мысли. 

Гегель определяет разум как единство мысли и реальности» [10, р. 56]. Ра-

зум, таким образом, в истолковании Гадамером гегелевского понимания 

опыта как результата рефлексии, осуществляемой в процессе самосознания, 

объединяет все познавательные способности, направляя их в плане смыс-

лопорождения. Эта гегелевская мысль важна для Гадамера в свете задачи 

создания собственных представлений о том, как герменевтический опыт 

конституирует и постоянно корректирует интерсубъективно значимый кон-

тур мира, которым обладает человек.  

Рассуждая об опыте как результате деятельности самосознания, Ге-

гель писал в предисловии к «Феноменологии духа»: «Сознание знает и 

имеет понятие только о том, что есть у него в опыте; ибо в опыте есть только 

духовная субстанция и именно как предмет самости. Но дух становится 

предметом, ибо он и есть это движение, состоящее в том, что он становится 

для себя чем-то иным, т. е. предметом своей самости, и что он снимает это 

инобытие. Это-то движение и называется опытом – движение, в котором 

непосредственное, не прошедшее через опыт, т. е. абстрактное, – относится 

ли оно к чувственному бытию или к лишь мысленному простому, – отчуж-

дает себя, а затем из этого отчуждения возвращается в себя, тем самым 

только теперь проявляется в своей действительности и истине, составляя 

также достояние сознания» [4, с. 19]. В приведенном фрагменте опыт трак-

туется Гегелем как продукт работы самосознания абсолютного духовного 

начала, устремленного на постижение своего содержания через его опред-

мечивание и отрицание. Опыт истолковывается в ракурсе его видения как 

непрестанной рефлексивной деятельности самосознания, 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 240 

опредмечивающей непосредственно данное в форме чувственно созерцае-

мого и уже запечатленного в мысли, но потенциально таящего более глу-

бинный смысл. Аккумулируя рефлексивно осмысленное, он всегда дан как 

результат в совокупности наличных форм, но его отдельные абстрактные 

проявления суть лишь аппроксимация к конкретности, представимой лишь 

в Абсолюте. Деятельность самосознания, резюмирующая его диалектиче-

ское движение, все содержание опыта, по Гегелю, как раз и служит доказа-

тельством тождества духа и реальности как достояния сознания. Опыт обос-

новывает изначально избираемый онто-теологический принцип тождества 

мышления и бытия.  

В более поздних произведениях Гегель постоянно возвращается к 

теме рефлексивного самообогащения опыта духовной субстанции мирозда-

ния через многообразие ее форм. При этом центральным сюжетом его раз-

мышлений по поводу специфики опыта становится тема порождения его ди-

намики со стороны смыслосозидающей рефлексивной активности разума 

как главной способности духовной субстанции. Реальность и опыт, как 

утверждает Гегель в «Энциклопедии философских наук», следует рассмат-

ривать как «сущий разум», который находится в противоречивой взаимо-

связи с «рефлексивным разумом», взывающим к пересмотру того, что вы-

ступает как некая ставшая данность [3, с. 89]. Рефлексивная динамика опыта 

в финальной инстанции выступает как порождение разума, ведущего ее по 

пути снятия наличного состояния и достижения нового фазиса развития. Ра-

зум, взывающий к постижению и корректировке смысловой картины реаль-

ности, обладает свойством рефлексивности, стимулируя опыт к преодоле-

нию его наличного состояния. 

Обращаясь к истории новоевропейской философии, Гегель отме-

чает, что осознание значимости рефлексивности опыта, запечатлеваемое в 

его построениях, является своеобразным итогом ее эволюции. Эмпиризм, 

по сути дела, не знает сложного процесса опосредования чувственного со-

зерцания рациональной формой, не видит значимости рефлексии. В насле-

дии Декарта, положившего начало рационалистической традиции, открыва-

ется мощь рефлексии, которая, однако, не рассматривается как постоянно 

исторически трансформирующая мир сознания. Новым этапом в подходе к 

осознанию рефлексивности опыта в процессе его постоянной трансформа-

ции, определяемой связью со смыслосозидающей активностью разума, 

стали построения Канта, нашедшие, на взгляд Гегеля, наиболее яркое во-

площение в «Критике способности суждения». Он писал, характеризуя 

направленность этого труда: «Критика силы суждения замечательна тем, 

что в ней Кант выразил представление и даже мысль об идее. Представление 

об интуитивном рассудке, внутренней целесообразности и т. д. есть всеоб-

щее, мыслимое как конкретное в себе» [3, с. 178]. Действительно, именно в 

контексте «третьей критики» Кант демонстрирует тесную взаимосвязь ди-

намической трансформации опыта, способности продуктивного воображе-

ния и схематизма рассудка, стремящегося «отчеканить» новые понятия, а 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 241 

также демонстрирует значимость отличной от определяющей рефлектив-

ной способности суждения, стремящейся к обнаружению нового обоб-

щенно-понятийного содержания в чувственно данном отдельном, под доми-

нантным влиянием разума. Здесь прорисовывается единство динамики 

опыта и рефлексивности, обусловленной зависимостью рассудочных актов 

от смыслосозидающей деятельности разума, его идей. Кант, несомненно, 

предвосхищает гегелевское видение озаренного рефлексией опыта. Правда, 

выражая свое восхищение остротой кантовской мысли, Гегель одновре-

менно порицает его за не преодоленный им примат рассудочного начала по-

знания и за провозглашаемую им непостижимость мира «вещей в себе», что, 

с его точки зрения, лимитирует возможности смыслсозидающей мощи ра-

зума, устремленного к постижению Абсолюта. 

Гадамер принимает гегелевское видение опыта как результата посто-

янного рефлексивного движения, сопряженного с порождением все новых 

предметных форм сознания, но для него неприемлема абсолютная логиче-

ская «запрограммированность» реального в границах монологического про-

цесса диалектического саморазвертывания Абсолюта. Он разделяет тезис о 

том, что человеческий субъект неотделим от объективного духовного фона 

культуры, аккумулирующего ее опыт, но при этом подчинен не диктату мо-

нологики, а всегда пребывает в состоянии диалога с наличными формами, 

объективирующими опыт истории. Так происходит потому, что корень ре-

флексивности наличного состояния опыта, его объективных духовных 

форм обнаруживается в глубине человеческого существования во времени 

рядом с другими людьми. Кроме того, сама ткань опыта выглядит у него как 

принадлежащая различным культурным мирам. Следовательно, и рефлек-

сивная работа с опытом происходит, в его понимании, в условиях «много-

мирия», а диалог и работа со смыслами аккумулирующих его миров ведется 

как внутри таковых, так и предполагает взаимодействие между ними.  

Комментируя собственное истолкование рефлексивности опыта, Га-

дамер стремится показать, что оно опирается на полемику Хайдеггера с ге-

гелевским наследием. В своем видении этой проблемы он исходит из того, 

что при всех радикальных различиях гегелевского и хайдеггерианского про-

чтения сути рефлексивности опыта между ними сохраняется определенный 

момент преемственности. Он заключается в констатации историчности 

опыта, его рефлексивной диалектики, которая, правда, получает радикально 

различное истолкование в гегелевском и хайдеггерианском прочтении ее со-

держания и направленности. 

Действительно, Гадамер совершенно справедливо констатирует ин-

терес Хайдеггера к гегелевской интерпретации опыта (см.: [14]). Учение Ге-

геля воспринимается Хайдеггером как наиболее значимое проявление эво-

люции и кризиса европейской метафизики. Недаром он обращается в каче-

стве самостоятельного сюжета рассмотрения к гегелевской трактовке опыта 

в ряде своих работ. Однако хайдеггерианское истолкование историчности 

рефлексивной трансформации опыта, как справедливо констатирует 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 242 

Гадамер, обладает существенными отличиями от гегелевского как в пони-

мании его истоков, так и в плане имманентного содержания. 

Гегелевский историзм и развиваемое на его основе истолкование 

опыта органично связаны с его панлогизмом, предполагающим неуклонное 

движение Абсолюта по пути рефлексивного самопостижения, ориентиро-

ванного на раскрытие истины бытия1. Этот процесс реализуем не только в 

чисто логической форме, но и в природе, а затем в истории, предполагаю-

щей имманентную телеологическую направленность развития по траекто-

рии достижения свободы. Диалектика «утверждения через разрушение», 

столкновения противоположных начал и их синтеза составляет, по Гада-

меру, суть гегелевского видения историчности процесса рефлексивного са-

модвижения абсолютного духовного начала. Придерживаясь линии логиче-

ского оптимизма, Гегель считает его совместимым с утверждением тезиса о 

перманентной незавершенности процесса движения мысли к постижению 

тотальности бытия. Гегель предстает в построениях Гадамера «наиболее ра-

дикальным» последователем греческой мысли и выразителем ее неколеби-

мой уверенности в мощи разума. Хайдеггер рисуется им, напротив, мысли-

телем изначально вдохновлявшимся христианским пиетистским видением 

ограниченности его возможностей, идеями А. Августина, М. Лютера и 

Я. Бёме. Несмотря на это, Гадамер полагает вполне обоснованным акцент 

определенного родства их подходов к пониманию природы философской 

рефлексии как всегда несущей на себе печать исторической обусловленно-

сти. Именно в этом моменте хайдеггерианский способ рефлексивного 

осмысления философских проблем, по Гадамеру, вновь и вновь совпадает с 

гегелевским «спекулятивным идеализмом», предполагая «включение исто-

рии в рамки философского вопрошания» [10, р. 104]. Соотнесенность фило-

софской рефлексии с опытом истории приобретает, правда, иную форму, 

нежели та, что присуща размышлениям Гегеля. 

Обнаружив в ранний период своего творчества источник исторично-

сти в пребывании Dasein в потоке времени, Хайдеггер затем, как подчерки-

вает Гадамер, отходит от «трансцендентального понимания я» и вопроша-

ния бытия с этой позиции. Он осуществляет, подобно Гегелю, узревшему за 

субъективными формами духа диалектику его объективного самораскры-

тия, переход к видению человеческого существования на фоне безбрежного 

и сокрытого в своей неизречимой полноте бытия [10, р. 104]. При этом 

трансформируется и понимание истока историчности, составляющей усло-

вие рефлексивной трансформации опыта, задающей отправную точку фи-

лософского вопрошания. Гадамер констатирует, что именно «сокрытость», 

своеобразная «потаенность» бытия, представленность неполноты его 

 
1 Всесторонний анализ этой грани наследия Гегеля представлен в трудах 

В.Ф. Асмуса, В.Н. Белова, А.В. Гулыги, Б.Т. Григорьяна, Т.Б. Длугач, Э.В. Ильенкова, 

М.А. Кисселя, И.С. Кона, В.А. Лекторского, И.С. Нарского, Н.В. Мотрошиловой, Т.И. Ой-

зермана, М.Е. Соболевой и др. российских авторов. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 243 

граней в потоке человеческого существования и есть главный исток исто-

ричности в творчестве «позднего» Хайдеггера. 

Хайдеггер, от установки которого отправляется Гадамер, сохраняет 

преемственность с гегелевской оценкой значимости исторического опыта. 

Однако если у Гегеля этот тезис сопряжен с панлогистской убежденностью 

в поступательном снятии наличных духовных форм в движении к раскры-

тию истины бытия, то для Хайдеггера бытие всегда сохраняет свою «пота-

енность», а его явленность в пространстве объективного духа культурной 

традиции никогда логически не предопределена. Она осуществляется в объ-

ективно задающей фон усилий экзистенциального субъекта ткани нацио-

нального языка, воплощающего поле возможных смыслов культуры. Гада-

мер заключает: «Поэтому как раз в этом плане говорение всегда превосхо-

дит лингвистически складывающуюся сферу, внутри которой мы обнару-

живаем себя. Это становится очевидным, например, во встрече с иностран-

ными языками, в особенности, с теми, что имеют совершенно иной истори-

ческий и культурный источник, который вводит нас в опыт мира, которым 

мы раньше не обладали и для выражения которого у нас отсутствовали 

слова» [10, р. 115–116]. Гегелевская убежденность в рефлексивной преем-

ственности форм исторического опыта, лишенная панлогистского стержня 

на почве хайдеггерианской мысли и приобретающая черты экзистенциаль-

ного видения этого сюжета, становится отправной точкой размышлений об 

этом тематическом поле Гадамера. Проблема специфики и творческого обо-

гащения исторического опыта органически связана в наследии Гадамера с 

тезисом о его диалогической окрашенности и принципиальной «открыто-

сти» любым внутри- и межкультурным событийным вызовам. 

 

Действенно-историческое сознание и современность 

Исторический опыт, по убеждению Гадамера, постоянно питает дей-

ственно-историческое сознание, понимаемое им как средство постижения 

смысла и одновременно активной трансформации той ситуации, в которой 

пребывает экзистенциальный субъект. Исходя из герменевтического истол-

кования рефлексивного опыта постижения ситуации существования субъ-

екта как источника и результата историчности, он не приемлет идею необ-

ходимой обусловленности культурной традиции, определяющей течение 

событий человеческой жизни, но одновременно усматривает в качестве 

чрезвычайно значимого ее духовно-смысловое содержание, которое состав-

ляет зримый объективный фон любых творческих актов, совершаемых 

людьми. Своеобразной квинтэссенцией размышлений Гадамера о специ-

фике культурного творчества и особенности его постижения в гуманитар-

ном познании является мысль о том, что герменевтический опыт получает 

свое воплощение в действенно-историческом сознании, которое задает ви-

дение прошлого и настоящего как конкретного единства. И если, сообразно 

с гегелевским истолкованием связи минувшего и настоящего, они в финаль-

ной инстанции подчинены имманентной монологике самодвижения 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 244 

Абсолюта, то в питаемой идеями хайдеггеровской фундаментальной онто-

логии герменевтике Гадамера обнаружение действия культурно-историче-

ской традиции в современной ситуации сопряжено с поливариантностью 

возможных событий и непрестанным диалогом вовлеченных в их сверше-

ния субъектов. Герметичной монологичности ортодоксально гегелевского 

видения сценария истории в построениях Гадамера противостоит пафос по-

стоянного многовариантного диалога с традицией, исходя из горизонта со-

временности, содержащий в себе возможность нового прочтения ее содер-

жания. Этот момент создает возможность обращения Гадамера к несущим 

схожую направленность построениям неогегельянцев, предложивших яр-

кую критику системы и метода Гегеля с позиций радикального историзма.  

Гадамер отнюдь не притязает на то, чтобы провозгласить себя теоре-

тиком, впервые декларирующим значимость заинтересованности познаю-

щего историю субъекта в постижении предметности минувшего. Такой 

взгляд отнюдь не оригинален и может, по его мнению, быть вполне совме-

стимым с последующим мыслительным шагом, предполагающим возмож-

ность объективистского убеждения в перспективности создания рефлексив-

ных средств, критико-методологических приемов, которые помогут побе-

дить любые субъективистские пристрастия и возвыситься над той ситуа-

цией, в которой пребывает человек, заинтересованный произошедшим в ис-

тории. Новизна его трактовки действенно-исторического сознания, резюми-

рующего рефлексивно опыт пребывания человека в потоке традиции, за-

ключается в принципиальной невозможности мыслить минувшее вне ситу-

ации его осмысления – герменевтической ситуации. Он говорит: «Дей-

ственно-историческое сознание есть прежде всего осознание герменевтиче-

ской ситуации» [2, с. 357]. Таким образом, невозможно «воспарить» над си-

туацией, в которой оказывается субъект, пытающийся наделить смыслом 

события, случившиеся в потоке времени. Он, как утверждает Гадамер вслед 

за Хайдеггером, органично неотделим от того мира, в котором это событие 

или цепь таковых понимаются и интерпретируются. 

Означает ли сказанное желание Гадамера подвергнуть сомнению 

значение рефлексивности, которая позволяет критически отнестись к пред-

мету мысли? Отнюдь нет: она остается важным средством полагания пред-

метности мысли, неотъемлемым свойством исторического опыта. Однако, в 

отличие от картезианского типа рефлексии, ей, в понимании Гадамера, не 

дано добиться полной прозрачности мыслимой предметности, поскольку 

она сама является продуктом истории. Хотя Гегель и рассматривается им 

как мыслитель, который постиг историческое измерение рефлексии, он пи-

тал иллюзию в ее способности «пробиться» к подлинной реальности духа 

минувшего, запечатлевая однозначно и поступательно ее содержание. Гада-

мер пишет: «Утверждение, что история воздействий полностью осознанна, 

столь же рискованно, как и гегелевская претензия на абсолютное знание, в 

котором история приходит к совершенному самосознанию и тем самым воз-

вышается до понятия» [2, с. 367]. Иной вариант представляет собой 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 245 

герменевтика Хайдеггера, в формате которой историчность укоренена в са-

мом способе пребывания Dasein в потоке времени, задающем отношение к 

событиям минувшего. Мир человеческого существования постоянно транс-

формируется во времени, задавая онтологически изменение связи с событи-

ями минувшего, целостностью традиции. Этот подход приобретает не-

сколько иную форму констатации в творчестве «позднего» Хайдеггера вме-

сте с появлением акцента производности историчности от «скольжения» 

Dasein по контуру никогда не данной тотальности Бытия, ее скрытости, ко-

торая определяет историчность существования, устремленного на ее пости-

жение, но схватывающего поступательно лишь открывающиеся грани су-

щего. Однако в целом хайдеггеровское понимание историчности сохраняет 

определенное постоянство и обретает лишь несколько иное истолкование в 

связи с изменениями, которые приобретает его философская доктрина. Ис-

торичность так или иначе связывается им с онтологией человеческого су-

ществования во времени на фоне неизречимой бытийной тотальности. Ис-

ториописание поэтому, по Хайдеггеру, выступает производной способно-

стью по отношению к экзистенциально заданной историчности. Оно, разу-

меется, отмечено рефлективностью и способностью запечатлевать опреде-

ленные, интересующие субъекта стороны потока духовной традиции. Сле-

дуя за Хайдеггером, который усматривал возможность аберраций, неадек-

ватного видения истории в том, что она, подобно науке, следует в фарватере, 

предопределенном метафизикой, Гадамер также подмечает возможность 

искажения видения минувшего, сопряженной с обстоятельствами, в кото-

рых оно создается. «Власть истории над конечным человеческим сознанием 

в том и состоит, что она проявляется даже там, где человек, уверовав в свой 

метод отрицает собственную историчность» [2, с. 367]. И в этом плане он 

развивает хайдеггеровские положения о круговой структуре понимания, до-

полняя их собственными размышлениями о предпосылках исторического 

мировидения и способе конституирования знания о минувшем, формирую-

щемся в режиме диалога. 

Учение Гадамера складывается в полемике с установкой Просвеще-

ния, предполагавшей, что критическая рефлексия должна для своего эффек-

тивного осуществления сделать своим первым шагом освобождение от 

предпосылочного знания, являющегося по своей сути совокупностью пред-

рассудков, стоящих на пути адекватного постижения реалий мира. Гадамер, 

опираясь на герменевтические идеи Хайдеггера, решительно порывает с та-

кого рода познавательной установкой, утверждая невозможность беспред-

посылочного знания. В построениях Хайдеггера, уходящих своими корнями 

в философское наследие философии жизни Ф. Ницше и В. Дильтея, фено-

менологию Э. Гуссерля, развивается теория горизонтальной теории пони-

мания. Мир, в котором пребывает Dasein, конституируется, по его убежде-

нию, как существующий в горизонте времени, интерсубъективно разделяе-

мый с другими людьми как смысловая целостность, существующая при по-

средстве языка. Смысловой горизонт, через призму которого видятся все 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 246 

наполняющие его предметные реалии и другие люди, отмечен непрестан-

ным изменением смыслов, поскольку понимание предполагает одновре-

менно с наличным их состоянием еще и расширение объема таковых, осу-

ществляющееся через процесс интепретации новых событий, обнаружива-

ющихся в поле «бытия-сознания». Если рассуждать таким образом, то, ра-

зумеется, не может быть и речи о том, что постижение мира должно бази-

роваться на радикальном избавлении от предпосылочного знания. Понима-

ние как экзистенциальная характеристика Dasein оказывается наделенным 

круговой структурой. Разделяя хайдеггерианское истолкование природы 

герменевтического круга, Гадамер опровергает просвещенческую страте-

гию обретения «прозрачного сознания» через рефлексивное изгнание пред-

рассудков. Познающий субъект в силу своей онтологической включенности 

в историю должен необходимо разделять те предрассудки и предсуждения, 

которые характерны для определенной эпохи, хотя, разумеется, как рацио-

нальное существо, он обладает способностью рефлексивно относиться к 

ним, выделяя способствующие или мешающие ему на пути постижения 

мира. Наследуя положения, предложенные Хайдеггером, Гадамер развивает 

собственное учение о вовлеченности экзистенциального субъекта через раз-

деляемый им с другими людьми интерсубъективно данный мир в объектив-

ный поток предания, традиции культуры. Именно в этом ракурсе и сосредо-

точиваются его усилия по утверждению существования действенно-истори-

ческого сознания через слияние горизонтов прошлого и настоящего. 

Хотя построения Гадамера связаны, по его собственному призна-

нию, с определенным возвращением от идей Хайдеггера к повторному вни-

мательному прочтению наследия прежде всего В. Дильтея, в учении о сли-

янии горизонтов прошлого и настоящего отчетливо прослеживается акцен-

тированное обращение к размышлениям относительно этого сюжета 

именно Ницше и Гуссерля [2, с. 358]. Отдавая дань уважения ницшеанскому 

перспективизму, Гадамер полагает наивным убеждение некоторых истори-

ков в возможности непредвзятого проникновения в горизонт изучаемых со-

бытий минувшего, дабы видеть их «собственное бытие» (см.: [8, р. 177–

208]). В этом случае их ошибка заключается в допущении существования 

некоторого независимого от ситуации современности горизонта минув-

шего, который доступен познанию. Прошлое объективируется и помеща-

ется на дистанции от горизонта настоящего, наделяясь статусом самостоя-

тельного существования, тогда как они, по убеждению Гадамера, не могут 

существовать отдельно.  

Действенно-историческое сознание рождается в герменевтической 

ситуации и предполагает, что человек принадлежит ей, а его рефлексивные 

усилия никогда не следует рассматривать как имеющие завершение. Он 

правомерно утверждает, что действенно-историческая рефлексия никогда 

не «высветляет» до конца эту ситуацию. «Историческое бытие никогда не 

исчерпывается знанием себя» [2, с. 357]. Именно этот момент онтологии че-

ловеческого существования задает и особенность рефлексивного 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 247 

установления связи горизонтов прошлого и настоящего. Он предполагает в 

реальности зависимость горизонта прошлого от горизонта настоящего и 

наоборот. Минувшее определяется нами по отношению к точке существо-

вания в настоящем, в которой мы сейчас пребываем. Настоящее также со-

относится с бытием традиции, понимаемой как нечто минувшее. Когда мы 

пытаемся рефлексивным усилием постигнуть горизонт настоящего, нами 

неминуемо, по мысли Гадамера, осуществляется его сопоставление с конту-

ром истории. Другое, в роли которого выступает традиция минувшего, 

очерченная контуром исторической рефлексии, становится отправным 

пунктом видения того, что рассматривается как современность. Потому-то 

действенно-историческая рефлексия представляется ему подчиняющейся 

внутренней логике диалогического мышления. Идентифицировав горизонт 

настоящего, рефлексия снимает его противопоставление контуру истории, 

заданной традицией для того, чтобы затем вновь восстанавливать и утвер-

ждать единство этих противоположных начал. Дистанцирование и отож-

дествление двух горизонтов лежит в основе непрестанного рефлексивного 

становления опыта, лежащего в основе действенно-исторического созна-

ния. 

Традиция, коррелятивная настоящему, которое постоянно чревато 

будущим состоянием, властно вторгается в современную ситуацию, пред-

шествуя ее рефлексивной аналитике. Поэтому такого рода взаимодействие 

горизонтов прошлого и настоящего при внимательном рассмотрении, как 

представляется Гадамеру, должно вести не к их противопоставлению, а, 

напротив, к осмыслению ситуации их слияния. Он резюмирует: «Набросок 

исторического горизонта является следовательно лишь моментом в осу-

ществлении понимания – он не окаменевает в самоотчуждении некоего про-

шедшего сознания, но настигается настоящим, которое вновь включает его 

в свой собственный горизонт понимания. При осуществлении понимания 

происходит действительное слияние горизонтов, которое вместе с набрасы-

ванием исторического горизонта тут же производит его снятие» [2, с. 363]. 

Контроль взаимодействия этих горизонтов постоянно осуществляется дей-

ственно историческим сознанием. В основе этого процесса лежит рефлек-

сивный механизм постоянного полагания новых предметных реалий и их 

опосредования в границах герменевтического опыта. Его главной чертой яв-

ляется не только ситуативность, но и экзистенциально неустранимая откры-

тость, которая была неведома Гегелю. 

Сама постановка проблемы открытости действенно-исторического 

сознания при всей акцентировке роли предания, традиции предполагает, по 

Гадамеру, идею его замкнутости на присутствие Dasein в ситуации настоя-

щего, чреватой событийным вызовом и побуждающей к диалогу и выбору. 

Эта центрированность на теме значимости современности, открытости ис-

торического опыта как соотносящего постоянную рефлексивность с его не-

завершенной целостностью обусловила определенное созвучие философ-

ских построений Гадамера и неогегельянства. Гадамер многократно 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 248 

указывает в своих сочинениях на значимость неогегельянского критиче-

ского различения «живого» и «мертвого» в наследии Гегеля. Конечно же, в 

связи с собственной доминантной ориентированностью на обоснование 

специфики гуманитарного знания ему особенно близки положения, разви-

ваемые в историцистском по своему звучанию наследии Б. Кроче и 

Р.Дж. Коллингвуда. 

В построениях Кроче определяющим их лейтмотивом является 

мысль о том, что мир предстает как доступная рефлексивной мысли тоталь-

ность непрерывного становления духа, которая всегда постигается ею в ее 

открытости и актуальном звучании в современной ситуации [7, с. 10]. Ита-

льянский философ выступил с программной критикой не только гегелев-

ской системы, но и с обличением «ригидности» диалектического схемосо-

зидания, присущего ей и губящего подлинно продуктивное и резюмирую-

щее рефлексивное становление духа движение саморазвития конкретного 

понятия. Отсюда и его «абсолютный историзм», вера в нелимитирован-

ность, открытость опыта духа, отливающегося в непредсказуемых констел-

ляциях его становящихся форм. Не только радикальный «презентизм» 

Кроче, но и его тезис о тождестве истории и философии были унаследованы 

его критиком и одновременно продолжателем его начинаний на британской 

почве Р.Дж. Коллингвудом, чьи идеи оказались особенно близки Гадамеру. 

Развивая свое понимание герменевтического опыта как движущей 

силы действенно-исторического сознания, Гадамер утверждает, что его от-

крытость задает в качестве кардинального средства общения с традицией 

диалогический режим логики вопроса и ответа. И если несомненными ос-

новоположниками этого типа европейского диалогического философского 

дискурса были Сократ и Платон, то в современную эпоху, по мнению Гада-

мера, именно Коллингвуду удалось показать значимость логики вопроса и 

ответа при обращении к проблеме постижения смыслового содержания ис-

тории.  

Выступив против слепого эмпирико-позитивистского поклонения 

фактам, истории «ножниц и клея» объективистского типа, Коллингвуд, как 

известно, апеллирует к власти «априорного воображения», позволяющего 

осуществить своеобразное «проигрывание» смыслового содержания дея-

ний людей, свершившихся в прошлом, в условиях современности [6, с. 229]. 

Для коллингвудианского истолкования «проигрывания» минувшего в вооб-

ражении, изучающему историю свойственно и признание значимости об-

щих метафизических предпосылок этого процесса, которые культурно обу-

словлены и могут нести различный эффект. Им развивается положение о 

значимости допущения рефлексивной метафизики как неискоренимой в ис-

торическом познании (см.: [1; 5]). Отдельные фрагменты истории, по его 

мнению, обретают смысловое звучание в перспективе идеи истории, пред-

полагающей потенциальное наличие никогда непостижимого в его полноте 

ее целостного смысла. Этот спектр идейного наследия Коллингвуда, с оче-

видностью питаемый переосмыслением гегелевской трактовки 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 249 

исторического опыта как рефлексивной динамической основы постижения 

минувшего, в целом позитивно воспринимается Гадамером. Он признает 

несомненную заслугу британского философа в том, что разработанная им 

логика вопроса и ответа раскрывает источник и природу исторического по-

знания, во многом совпадая с его собственным истолкованием основы дей-

ственно-исторического сознания. 

К числу неоспоримых достижений Коллингвуда Гадамер относит 

прежде всего раскрытие им исторического характера постановки вопросов, 

сфокусированных на содержании и смысле минувшего, равно как и получа-

емых на них ответов, их взаимную корреляцию, сопутствующую релятив-

ному контексту возникновения таковых. Тезис об отсутствии вечных про-

блем, резюмирующего их вопрошания и ответов представляется Гадамеру 

как нельзя более созвучным его собственному видению этих процессов в 

динамике «сплава» горизонтов прошлого и настоящего. Именно так рабо-

тает, на его взгляд, смыслопорождение объективируемых в свете историче-

ского опыта фрагментов традиции минувшего, обретающих жизнь в насто-

ящем. Правда, принимая в целом коллингвудианскую трактовку логики во-

проса и ответа, он вносит в ее истолкования свои собственные существен-

ные коррективы. 

В полемике с Коллингвудом Гадамер ставит под вопрос провозгла-

шаемую британским автором возможность «проигрывания» мысли истори-

ческих деятелей в сознании историка, который пытается наделить их смыс-

лом на основе изучения событийной ткани определенной ситуации, принад-

лежащей минувшему при изучении источников. В отличие от Коллингвуда, 

он не считает, что в акте «воспроизведения» мысли исторических персона-

жей можно адекватно и полно постигнуть смысловую мотивацию их реаль-

ных поступков, не уделяя внимания тому обстоятельству, что как сам по-

ставленный в некотором горизонте видения мира вопрос, так и тот ответ, 

который будет получен, ситуативно обусловлены и относительны по своему 

содержанию. Отлично осознавая исторический характер проблемного во-

прошания, Коллингвуд утверждает, по его мнению, невозможное совпаде-

ние рационально-смыслового содержания мысли историка и интересую-

щего его персонажа минувшего. 

Кроме того, как представляется Гадамеру, субъект, пытающийся раз-

гадать смысл деяний людей минувшего, работает не напрямую с свершив-

шимися событиями, а обращается к тексту, сообщающему о них. Поэтому 

более логичным, с его точки зрения, будет утверждать направленность по-

нимания на смысл того или иного текста, который повествует о событийном 

ряде, занимающем потенциального исследователя. Именно этим отмечены 

усилия понимающего, работающего, по его глубокому убеждению, в грани-

цах «слияния горизонтов» прошлого и настоящего под воздействием опыта, 

движущего действенно-историческим сознанием. 

Одновременно с изложением своих критических замечаний, адресо-

ванных британскому философу, Гадамер подчеркивает значимость 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 250 

диалогической интерпретации самого процесса постановки вопроса, адре-

сованного традиции, и полученного ответа. Если следовать внутренней ло-

гике истолкования способа осуществления действенно-исторического со-

знания, то общение с традицией немыслимо вне диалога с ней. Парадоксаль-

ным образом, как замечает он, диалог с традицией, тем преданием, которое 

запечатлено текстом, инициирован самой традицией. «Я» историка в этом 

процессе диалогического общения как бы первоначально оказывается за-

тронутым «Ты» традиции, посылающей ему вопрошание, которой он затем 

осознает и артикулирует, адресуя изучаемому тексту в поисках ответа. Под 

очевидным влиянием наследия Г. Когена и диалогической философии Бу-

бера Гадамер придает персоналистическое измерение голосу традиции, взы-

вающему к историку через текст, запечатлевающий ее содержание.  

В процессе понимания действий, совершенных в прошлом, как под-

черкивает Гадамер, диалог ведется не только в «вертикальном» направле-

нии, как процесс единения минувшего и настоящего, но и в «горизонталь-

ной» плоскости с другими субъектами, пребывающими в мире познающего 

традицию. При этом не следует забывать, что в ходе диалога в него может 

вторгаться совершенно непредвиденно приходящее извне, ранее не присут-

ствовавшее в горизонте диалогизирующих субъектов событие, трансформи-

рующее предметность и смысловое содержание диалога. Оно способно ме-

нять отношение участников диалога к уже знакомым, но дискуссионным со-

бытия. Поскольку диалог мыслится как интерсубъективная связь, семанти-

ческое взаимодействие диалогизирующих субъектов в свете возникающего 

вопрошания, он предполагает порой диаметрально противоположные суж-

дения его участников относительно обсуждаемого событийного поля. 

Участники диалога, как полагает Гадамер, стремятся к обретению взаимо-

приемлемой позиции в отношении наделяемой смыслом предметности, ее 

предикативном оформлении в суждении. И обретаемое ими в итоге сужде-

ние рисуется Гадамеру, который в этом отношении, безусловно, подобно 

неогегельянцам, следует по пути, проложенному еще в «третьей критике» 

Канта, как результат игры [11, р. 66]. Соединение образа с рефлексивно об-

ретаемым предикатом в суждении рождает новую смысловую реальность в 

горизонте культурного мира [9, S. 59–62]. Этот процесс не может быть за-

ранее предопределен, и это происходит в силу открытости опыта постиже-

ния истории, которым обладает экзистенциальный субъект, живущий в 

настоящем и устремленный в будущее. Гадамер говорит, апеллируя, несо-

мненно, к наследию «позднего» Хайдеггера, об открытости и историчности 

смыслосозидания, поскольку в поле диалога постоянно врывается «невы-

сказанное» бытийное содержание. Оно в своей событийности постоянно 

обогащает горизонт понимания, смысловой слой наличной культуры на 

базе рефлексивного постижения обсуждаемой событийной предметности, 

возникающего в поле живого взаимодействия диалогизирующих субъектов. 

Это диалогическое общение выглядит простирающимся за границы налич-

ного духовного мира одной культуры, поскольку для него существует также 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 251 

потенциально всегда еще и возможность взаимодействия с иными культур-

ными мирами.  

 

Выводы 

Обратившись к проблеме взаимосвязи исторического опыта и совре-

менности, Гадамер сумел предложить оригинальный вариант ее видения в 

свете синтеза идей Хайдеггера с наследием Гегеля и неогегельянства. Вслед 

за Хайдеггером он утверждает, что герменевтический опыт производен от 

онтологии пребывания Dasein в потоке времени, сообщающего ему истори-

ческий характер. Вслед за утверждением этого положения он полагает важ-

ным развитие идей «позднего» Хайдеггера о том, что индивидуальное су-

ществование, вплетенное в мир интерсубъективных связей, опосредовано 

языком как носителем духовной традиции, сквозь призму которого откры-

ваются потаенные грани неизречимого бытийного начала. Связь человече-

ского существования с опытом традиции привела «позднего» Хайдеггера к 

внимательному изучению гегелевского истолкования опыта как имеющего 

фундаментально историческое измерение рефлексивного инструмента са-

моразвития духа. Для Гадамера, как и для Хайдеггера, не приемлем гегелев-

ский панлогизм, монологизм его диалектических конструкций, их телеоло-

гизм, делающий созданную им систему вершиной европейской метафизики. 

Одновременно Гадамер, во многом развивая идеи своего учителя, предла-

гает видеть в качестве позитивного и достойного продолжения звена насле-

дия Гегеля его представление о рефлексивно-историческом начале опыта, 

питающего развитие духовной традиции, осуществляемого экзистенциаль-

ным субъектом. Смыслосозидание культурного мира, в котором он пребы-

вает, Гадамер видит, в противоположность Гегелю, как центрированный на 

моменте современности, открытый и диалогический процесс. 

При разработке темы действенно-исторического сознания Гадамер 

опирается на переосмысленное в формате герменевтики гегелевское истол-

кование историчности и рефлексивной мощи опыта, позволяющего диалек-

тически сопрягать горизонты традиции и современности. Действенно-исто-

рическое сознание рассматривается им в перспективе, во многом родствен-

ной идейному наследию неогегельянства, отмеченному поиском «живого» 

и «мертвого» в мысли Гегеля. Одновременно с освоением корпуса его идей 

Гадамер обращается к потенциалу философии жизни и диалогической фи-

лософии, позволившему ему разработать вопрос о способе рефлексивного 

осмысления никогда не завершенного прояснения герменевтической ситуа-

ции, смыслового наполнения того культурного мира, в котором пребывает 

экзистенциальный субъект. Средством рефлексивного осмысления истори-

ческого опыта в построениях Гадамера становится логика вопроса и ответа, 

возникшая в полемическом осмыслении философии Р.Дж. Коллингвуда. 

Предложенная Гадамером стратегия устроения мира культуры раскрывает 

сложную диалектику сопряжения его диахронного и синхронного смысло-

вых измерений на базе диалога. Она предполагает постоянную открытость 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 252 

иным культурным мирам, а также непредвиденному событию, способному 

изменить привычный ракурс миропонимания, активизируя диалогическую 

игру, ведущую к неограниченному смыслосозиданию. Разработанный им 

подход к взаимосвязи исторического опыта и современности позволяет кон-

структивно осмыслить многие важные грани гуманитарного познания. 

Список литературы 

 Ануфриева К.В. Исторический опыт и нарратив: Р.Дж. Коллинг-

вуд и Л.О. Минк // Вестник ТвГУ. Серия: Философия. 2022. № 4. С. 179–191. 

 Гадамер Х.-Г. Истина и метод. М.: Прогресс, 1988. 698 с. 

 Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. М.: Мысль, 1973. Т. 1. 

452 с. 

 Гегель Г.В.Ф. Феноменология духа // Сочинения. М.: Изд. Социально-

экономической литературы, 1959. Т. 4. 440 с. 

 Киссель М.А. Метафизика в век науки: опыт Р.Дж. Коллингвуда. СПб.: 

Искусство-СПБ, 2002. 300 с. 

 Коллингвуд Р.Дж. Идея истории. Автобиография. М.: Наука, 1980. 

485 с. 

 Кроче Б. Теория и история историографии. М.: Языки русской культуры, 

1998. 191 с. 

 Babich B. Gadamer and Nietzsche on the Question of Science: ‘the Victory 

of Scientific Method over Science’. In: Hans-Georg Gadamer... Cuestiones abiertas / 

Open Questions. Ed. by F. Bey. Quito : Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de 

la Universidad Central del Ecuador, 2025. P. 177–208.  

 Di Cesare D. Gadamer – ein philosophisches Porträt. Tübingen: Siebeck 

Mohr, 2009. 324 S. 

  Gadamer H.-G. Hegel’s Dialectic. Five Hermeneutical Studies. New Haven; 

L.: Yale University Press, 1976. 118 p. 

  Gadamer H.-G. Philosophical Hermeneutics. Berkley: Los Angeles, L.: Uni-

versity of California Press, 1977. 243 p. 

  Gadamer H.-G. Reason in the Age of Science. Cambridge, L.: MIT Press, 

1998. 179 p. 

  Gjesdal K. Gadamer and the Legacy of German Idealism. Cambridge: New 

York: Cambridge University Press, 2009. 235 p.  

  Heidegger M. Hegel’s Concept of Experience. N.Y.: L.: Harper and Row 

Publishers, 1970. 155 p. 

 

H.G. GADAMER AND G.W.F. HEGEL: HISTORICAL EXPERIENCE 

AND CONTEMPORARY SITUATION 

B.L. Gubman 

Tver State University, Tver 

The paper is aimed at providing a comparative analysis of the views of G.W.F. 

Hegel and H.G. Gadamer on the relationship between historical experience and 

contemporary situation. In this article, the main characteristics of Gadamer's 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 253 

critical reception of Hegel's theory of experience on the hermeneutical platform 

are explored. While sharing Hegel's approach to experience as having a histor-

ical dimension and undergoing constant reflexive transformation, Gadamer 

simultaneously rejects the panlogism, monologism, and immanent teleology of 

his theoretical views. He interprets experience as a tool for reflecting on the 

hermeneutical situation in which the existential subject, inseparable from the 

spiritual tradition, exists in an intersubjectively shared world. The main prop-

erties of historical experience in this understanding are fundamental openness 

and dialogism, which allow us to establish relations with tradition and other 

cultural worlds in light of the possibility of a new and previously unpredictable 

event. This approach to hermeneutical experience, as revealed in the article, is 

the basis for Gadamer's interpretation of the phenomenon of effective-historical 

consciousness, which was developed through a polemical reinterpretation of 

the ideas of life philosophy, neo-Hegelianism, and dialogical philosophy. 

Keywords: historical experience, modernity, effective-historical consciousness, 

G.W.F. Hegel's philosophy, M. Heidegger's fundamental ontology, H.G. Gad-

amer's hermeneutics, neo-Hegelianism. 

Об авторе:  

ГУБМАН Борис Львович – доктор философских наук, профессор, заве-

дующий кафедрой философии и теории культуры, ФГБОУ ВО «Тверской госу-

дарственный университет», г. Тверь. E-mail: gubman@mail.ru  

Author information:  

GUBMAN Boris Lvovich – PhD, Professor, Head of the Department of Phi-

losophy and Theory of Culture of Tver State University, Tver. E-mail: 

gubman@mail.ru  
 

Дата поступления рукописи в редакцию: 22.09.2025. 

Дата принятия рукописи в печать: 20.10.2025. 

 


