
Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 254 

УДК 1(091):[17.025] 

DOI: 10.26456/vtphilos/2025.3.254 

ЭТИЧЕСКИЕ ПАРАДОКСЫ ДОЛГА:  

ДОЛГОВЫЕ ОБЯЗАТЕЛЬСТВА В МОРАЛЬНОЙ ФИЛОСОФИИ 

А.А. Шестаков, А.И. Рагойша, Ю.В. Буртовая 

ФГБОУ ВО «Самарский государственный технический университет»,  

г. Самара 

В статье обсуждаются многообразные аспекты истолкования концепта 

«долг» в контексте этической теории. В современном обществе долговые 

обязательства принимают различные формы – от финансовых до социаль-

ных и моральных. В статье анализируется, как в ключевых философских 

направлениях воспринимают долг и его воздействие на отдельных инди-

видов и общество. Одним из основных вопросов исследования является 

экспликация парадоксов, возникающих при попытке установления, что 

собой представляет моральный долг. Рассматриваются конкретные ситу-

ации, когда исполнение обязательств идет вразрез с личными убеждени-

ями или социальными нормами. В какой степени, к примеру, человек обя-

зан помогать другим, если это противоречит его интересам или понима-

нию справедливости? В статье обсуждаются реальные примеры, в частно-

сти, ситуации с кредитами, заемными обязательствами, а также мораль-

ные дилеммы, возникающие в условиях финансового давления. 

В статье акцентируется внимание на концепте социальных долгов и влиянии 

последних на чувство ответственности как на индивидуальном, так и на кол-

лективном уровне. Обсуждается вопрос, как культурно-исторический кон-

текст формирует понимание человеком долга и обязательств, как само обще-

ство квалифицирует долги, связанные с помощью нуждающимся, и каким 

образом эти восприятия эволюционируют в течении времени. 

Отдельное внимание уделяется взаимосвязи долга и справедливости. 

Особо подчеркивается, как представления о моральном долге могут стать 

источником острых конфликтов, когда частные интересы сталкиваются с 

общественными. В заключение обсуждаются направления по углублению 

понимания этических парадоксов долга и повышению общественной 

осведомленности относительно их значимости в различных контекстах, 

от личных до социальных. 

Ключевые слова: социальная ответственность, долг, этика, справедли-

вость, социальные нормы, устойчивое развитие. 

 

Введение 

В наши дни долг – это не просто некое денежное обязательство, а 

многогранный феномен, оказывающий серьезное воздействие на межлич-

ностные отношения и понимание человеком честности. Этот феномен мо-

жет быть как инструментом достижения личных целей, так и средством экс-

плуатации, способствуя развитию или, наоборот, провоцируя 

Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). С. 254–265 

© Шестаков А.А., Рагойша А.И., Буртовая Ю.В., 2025 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 255 

нестабильность. Можно утверждать, что долг – это не только торжество по-

бедителя, но и потенциальное наказание для тех, кто не достиг успеха. 

«Долг – это не только справедливость победителя; он может также служить 

средством наказания тех победителей, которые не должны были побеж-

дать» [6, c. 11]. Такая объективная амбивалентность делает рассматривае-

мый феномен предметом сложных этических и философских дискуссий, 

требующих тщательного рассмотрения.  

История этого понятия уходит корнями в далекое прошлое, простира-

ясь от элементарных взаимных обязательств до современных разветвленных 

финансовых систем. В античное время долг являлся основой экономического 

равновесия, позднее приобрел существенные религиозные коннотации, став 

частью этического учения. Философы эпохи Просвещения, в свою очередь, 

переосмыслили долг в контексте его влияния на мораль и общественные 

нормы. В последние десятилетия интерес к рассмотрению этого феномена 

возрос из-за экономической нестабильности, а также повышения общей за-

долженности в мире. В связи с чем стали рассматриваться не только эконо-

мические, но и социально-культурные контексты проблемы, когда долг ква-

лифицируется как часть общественного уклада, влияющего на нравы и этику. 

В свою очередь, этика долга рассматривает концептуальные вопросы 

справедливости, ответственности и свободы. Значимое противоречие обна-

руживается в случае необходимости выплаты долга и возможных неблаго-

приятных последствий для конкретного заемщика и общества вообще. Дол-

говая кабала может привести к ограничению прав человека, в то время как 

банкротство воспринимается как нарушение социальных норм. «В течение 

очень долгого времени среди интеллектуалов царило негласное правило не 

ставить Больших Вопросов. С каждым днем становится все очевиднее, что 

у нас нет другого выбора, кроме как начать их задавать» [6, c. 24]. 

 

Исторический обзор концепций долга в философских учениях 

Античная философия сыграла важную роль в формировании базо-

вых представлений о долге, рассматривая последний не только с обычной 

для данного концепта экономической точки зрения, но и в более широком – 

моральном и социальном контексте. В древнегреческой культуре долг был 

связан с идеями справедливости и гармонией существования в государстве. 

Как подчеркивал Платон, «…несправедливость вызывает раздоры, нена-

висть, междоусобицы, а справедливость – единодушие и дружбу» [12, 

c. 125]. Аристотель, в свою очередь, уделял внимание справедливости и ра-

венству, отмечая, что долг способствует поддержанию социальной гармо-

нии и порядка, «…так как для большинства приятнее жить, не соблюдая по-

рядка, нежели подчиняясь здравому смыслу» [3, c. 577]. Для римского фи-

лософа Сенеки долг стал базовой моральной категорией, отражая обязатель-

ства граждан перед государством и друг перед другом, что подчеркивало 

ключевую роль этого феномена в создании стабильного общества. «Малая 

ссуда делает человека твоим должником, большая – врагом» [16, c. 49]. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 256 

В Средние века концепция долга претерпела значительные измене-

ния под влиянием христианской теологии. В этот период этот феномен стал 

восприниматься через призму религиозных обязанностей, приобретая суще-

ственные духовные коннотации. Это понимание освящалось трудами Фомы 

Аквинского, связывающего долг с божественным порядком и моральными 

обязательствами перед Богом и окружающими. «Добродетель религии 

также подобна добродетели справедливости, поскольку должное (debitum) 

является необходимым элементом любого справедливого действия, и чело-

век поступает справедливо тогда, когда он должен другому нечто и отдает 

этот долг…» [1, c. 40]. Долг в это время приобрел значение не только эко-

номической необходимости, но и духовной ответственности, требуя соблю-

дения моральных норм и выполнения религиозных предписаний. Тем са-

мым подчеркивалась важность долга как средства укрепления духовных и 

социальных связей в обществе. 

Эпоха Просвещения ознаменовалась радикальным пересмотром фило-

софских взглядов на долг. Такие мыслители как, к примеру, И. Кант, пере-

осмыслили концепцию долга, акцентируя внимание на рациональности и авто-

номии индивида. «Развитие (cultura) своих естественных сил (духовных, ду-

шевных и телесных) как средство для всяческих возможных целей есть долг 

человека перед самим собой» (см. подр.: [7]). Для немецкого мыслителя долг 

перестает быть лишь внешне навязанной обязанностью и становится имма-

нентным моральным императивом, основанным на разуме и свободной воле. 

«В таком (практическом) смысле можно это [положение] сформулировать сле-

дующим образом: иметь религию – долг человека перед самим собой» [7]. Кан-

товский категорический императив, требующий действовать так, чтобы твои 

действия могли стать универсальным законом, возвел моральный долг в центр 

этической философии. Такое новое позиционирование категории долга ока-

зало значительное воздействие на дальнейшее развитие всей нравственной фи-

лософии и определило ее основные направления на века вперед. 

В XX и XXI вв. идея долга продолжает эволюционировать, отражая 

изменения в социальных и экономических условиях. Современные фило-

софы и экономисты рассматривают долг как важный социальный конструкт, 

который не только отражает, но и формирует общественные отношения. Осо-

бое внимание уделяется вопросам социальной справедливости, неравенства 

и власти, напрямую связанных с долгом. «Нет лучшего способа оправдать от-

ношения, основанные на насилии, и придать им нравственный облик, чем вы-

разить их языком долга, − прежде всего потому, что это сразу создает впечат-

ление, будто сама жертва делает что-то не так» [6, c. 10]. Современные теории 

акцентируют необходимость осмысления долга в контексте процесса глоба-

лизации, где долг становится важным инструментом экономического и поли-

тического влияния, изменяя соотношение сил между государствами и обще-

ствами. «Иерархические системы управления не очень эффективны: они спо-

собствуют отуплению тех, кто находится наверху, и мстительному крючко-

творству тех, кто находится внизу» [6, c. 98] 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 257 

Итак, исторический обзор концепции долга в философии убеди-

тельно свидетельствует, как менялось его истолкование на протяжении ве-

ков под воздействием социокультурных и религиозных факторов.  

 

Этические дилеммы и парадоксы, связанные с долгом 

Иммануил Кант подчеркивал, что «долг – это необходимость дей-

ствовать с уважением к закону» (см. подр.: [8]). Эта обязанность может ста-

вить человека перед серьезным нравственным выбором, особенно когда ис-

полнение долговых обязательств противоречит его интересам или мораль-

ным принципам. К примеру, необходимость погасить долги может заста-

вить человека пренебречь интересами своей семьи или своими этическими 

взглядами, создавая конфликт между личной моральной позицией и соци-

альными нормами. Это противоречие подчеркивает сложность долга как 

морального явления, требующего компромиссов и вдумчивого осмысления. 

«В светском мире нравственность в основном состоит в том, чтобы выпол-

нять обязательства по отношению к другим, и мы упорно представляем эти 

обязательства как долги» [5, c. 18]. 

Одним из главных парадоксов, связанных с долгом, является его по-

тенциальное противоречие принципам справедливости. Джон Ролз в своей 

теории справедливости утверждает, что «…при выборе принципов кажется 

разумным и приемлемым, что никто не должен получить преимущества или 

испытывать тяготы за счет естественных случайностей или социальных об-

стоятельств» [13, c. 31]. В отдельных случаях долг может использоваться 

как инструмент угнетения, укрепляющий социальное неравенство и неспра-

ведливость. «Жить в долгу означает быть виновным, неполноценным» [6, 

c. 60]. К примеру, высокие процентные ставки и долговая зависимость по-

казывают, как долг может превратиться в средство эксплуатации, ограничи-

вающее возможности должника и усиливающее в еще большей степени со-

циальное неравенство. Эти моменты ставят перед обществом сложные во-

просы о правомерности долговых обязательств в условиях, где стремление 

к равенству и уважению прав человека должно оставаться в приоритете. 

Обязанности по долгам актуализируют вопросы о пределах личной 

ответственности и о ее связи с общественными последствиями. Как замечал 

Аристотель, «…середина между избытком и недостатком – равное; выгода 

же и ущерб суть избыток и недостаток, и притом в противоположном отно-

шении: выгодой называется избыток блага и недостаток зла, ущербом – про-

тивоположное; середина же между ними есть равное, которое мы называем 

справедливым» [2, c. 95]. Это утверждение можно использовать для пони-

мания долга как морального обязательства, которое в условиях экономиче-

ской нестабильности может обратиться непосильным бременем для многих 

людей. Современные дискуссии подчеркивают необходимость более спра-

ведливых и гибких решений по вопросам долгов, которые учитывают как 

индивидуальные, так и коллективные аспекты. Существует необходимость 

создания социальных механизмов защиты и перераспределения, которые 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 258 

могли бы поддерживать людей в трудные времена, обеспечивая справедли-

вость и устойчивость в обществе. 

Философская рефлексия помогает глубже понять, какое влияние 

долговые обязательства оказывают на нашу свободу. Концепция долга как 

ограничения свободы восходит к идеям Ж.-Ж. Руссо: «Человек рожден сво-

бодным, а между тем везде он в оковах» [14, с. 10]. Таким образом, долг мо-

жет действительно ограничивать наши возможности, заставляя следовать 

принятым правилам и решениям. Это обстоятельство создает сложную мо-

ральную дилемму: как сочетать необходимость исполнения своих обяза-

тельств с правом на личную свободу и автономию? Данная проблема осо-

бенно актуальна в современном мире, где финансовые обязательства стали 

неотъемлемой частью жизни каждого человека. 

Вопрос о влиянии долга на свободу актуализирует важные вопросы 

о том, как общество может найти баланс между правами и обязанностями, 

чтобы каждый мог полностью реализовать собственный потенциал, не ис-

пытывая ограничений, навязанных внешними обстоятельствами. «В Биб-

лии, как и в Месопотамии, под “свободой” понималось прежде всего осво-

бождение от долга» [6, c. 85]. 

Сложность и многогранность долга проявляется в этических дилем-

мах и парадоксах, которые он порождает. Долг в качестве морального и со-

циального обязательства ставит вопросы о справедливости, ответственности 

и свободе. Поиск баланса между указанными феноменами требует глубокого 

философского осмысления и разработки новых подходов для построения бо-

лее справедливого и устойчивого общества. В этой связи Дж.Ст. Милль от-

мечал, что «индивидуальная свобода должна быть ограничена следующим 

образом: индивидуум не должен быть вреден для людей, но если он воздер-

живается от всего, что вредно другим, и действует сообразно своим наклон-

ностям и своим мнениям только в тех случаях, когда его действия касаются 

непосредственно только его самого, то при таких условиях по тем же причи-

нам, по которым абсолютно необходима для людей полная свобода мнений, 

абсолютно необходима для них и полная свобода действий, т. е. полная сво-

бода осуществлять свои мнения в действительной жизни на свой собствен-

ный страх» [11, c. 324]. Эти размышления направлены на создание общества, 

в котором долг служит не просто ограничением, а необходимым инструмен-

том для достижения общего блага и личного процветания, способствуя тем 

самым гармонии и взаимопониманию. В конечном итоге цель этих идей – по-

строение общества, где долг становится не препятствием, а возможностью 

для достижения справедливости и равенства. 

 

Долг и справедливость: идеалы морали и практические реалии 

Связь между долгом и справедливостью – это крайне противоречи-

вый вопрос, когда моральные принципы сталкиваются с реальной жизнью. 

Он заставляет задуматься о том, как согласовать идеальные представления 

о справедливости с тем, что происходит в действительности с людьми и 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 259 

обществом. Многие философы пытались понять, что такое справедливость 

и как она проявляется в вопросах долга. К примеру, Д. Ролз считал, что 

«…справедливость как честность, будучи договорным взглядом, предпола-

гает, что принципы выбора, и, стало быть, принципы справедливости, сами 

являются объектом исходного соглашения» [13, c. 39]. В идеале долговая 

справедливость предполагает, что все имеют равные права на получение 

кредитов – без каких-либо форм дискриминации. 

Цель заключается в том, чтобы финансовая система способствовала 

общему благосостоянию и прогрессу, а не углубляла социальное расслоение 

и угнетение. «Когда кто-то начинает излагать вещи в терминах долга, то 

рано или поздно люди неизбежно станут задавать вопрос, кто что и кому на 

самом деле должен» [6, c. 13]. Тем не менее на практике достижение такой 

справедливости оказывается непростой задачей. Несмотря на стремление к 

равенству, действующие финансовые механизмы приводят к противопо-

ложному результату, в еще большей степени усиливая неравенство. Обсуж-

дение долгов неизменно вызывает вопросы о реальных заемщиках и креди-

торах. Например, чрезмерно высокие процентные ставки и невыгодные 

условия кредитования могут обременять малообеспеченные слои населе-

ния, заставляя их погружаться в долговую зависимость. Это обстоятельство 

поднимает вопрос об ответственности кредиторов и государства за ситуа-

ции, когда долги наносят серьезный ущерб жизни людей. 

Ключевая проблема в данном случае заключается в том, кто реально 

отвечает за долги и при каких обстоятельствах общество должно помогать 

должникам. Это сложный этический вопрос, вызывающий споры. Аристо-

тель в этой связи справедливо отмечал, что «добродетель есть известного 

рода середина, поскольку она стремится к среднему» [2, c. 32]. Технологи-

ческие инновации могут значительно упростить управление долгами и в ка-

кой-то степени упростить финансовые связи. Использование цифровых 

платформ для управления задолженностью и обучения финансовой грамот-

ности повышает прозрачность и доступность финансовых продуктов. Эти 

инструменты могут предложить более эффективные и легкие способы 

управления финансами, помогая людям избежать чрезмерной задолженно-

сти и облегчить их общее финансовое положение. 

Итак, связь между долгом и справедливостью поднимает сложные 

моральные и практические вопросы, требующие серьезного рассмотрения и 

поиска решений. В этой связи для достижения баланса между моральными 

устоями и реальными условиями нужно развивать более справедливые и ин-

клюзивные финансовые системы, а также поддерживать социальную соли-

дарность и взаимопомощь. «Наша вина состоит в том, что мы осмеливаемся 

представлять себя равными Всему Прочему, что Существует или Когда-

Либо Существовало, и ставим подобный долг во главу угла» [6, c. 72]. В ко-

нечном счете стремление к справедливости в долговой сфере должно бази-

роваться на принципах уважения, равенства и сотрудничества, что позволит 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 260 

построить более устойчивое и справедливое общество. «Налоги – это про-

сто мера нашего долга перед обществом, выпестовавшим нас» [6, c. 63] 

 

Долг и личная ответственность: философский контекст рас-

смотрения  

Проблемы долга и личной ответственности занимают значительное 

место в философии, поскольку затрагивают ключевые аспекты человече-

ской жизни – свободу воли, моральные обязательства и природу ответствен-

ности. Эти концепции помогают лучше понять, каким образом долговые 

обязательства влияют на наше поведение и принятие решений, а также как 

можно справедливо распределить ответственность между индивидами и об-

ществом в целом. «“Долг перед обществом” есть не только у преступников 

– все мы до определенной степени виновны и даже являемся преступни-

ками» [6, c. 62]. Философские поиски индивидуальной ответственности 

начинаются с анализа, в котором человек может быть признан ответствен-

ным за свои действия в контексте наличия/отсутствия долгов. Важной те-

мой в данном случае является свобода воли. Жан-Поль Сартр, к примеру, 

утверждал, что «смерть другого неумолимо конституирует меня как объект, 

точно так же, как и моя собственная смерть» [15, c. 425]. Многие философы 

утверждают, что личная ответственность не может быть отделена от эконо-

мических условий, социальных норм и культурных традиций. Всё это мо-

жет серьезно ограничивать человеку выбор, а также возможности управлять 

своими долгами. В этой связи Карл Маркс в «Экономических рукописях 

1957–1859 гг.» подчеркивал: «…власть, которую каждый индивид осу-

ществляет над деятельностью других или над общественными богатствами, 

заключается в нем как владельце меновых стоимостей, денег» [10, c. 100]. 

Это в свою очередь приводит к философским утверждениям о справедливо-

сти и необходимости создания соответствующих условий, способствующих 

поддержке индивидуальных усилий в управлении долгами. 

Этические аспекты личной ответственности включают вопросы 

справедливости и добродетелей. Аристотель, рассматривая добродетель как 

важный элемент справедливой жизни, выделял такие качества, как чест-

ность, умеренность и благоразумие, помогающие людям принимать ответ-

ственные решения. «Щедрого ведь хвалят не за его поступки в военных де-

лах, и не в тех обстоятельствах, где проявляется умеренный человек, и не за 

его судебные решения, а за то, как он поступает при раздаче и получении 

ценностей, преимущественно же за раздачу» [2, c. 65]. Современные мыс-

лители, такие, к примеру, как А. Макинтайр, также изучают, как можно по-

нять добродетели для формирования более ответственного подхода к дол-

говым обязательствам. «Еще позднее “долг” и “обязательство” стали упо-

требляться по большей части как взаимозаменяемые термины; та же исто-

рия с терминами “верный долгу” и “добродетельный”» [9, c. 314]. 

Особо подчеркнем, что современные философские дебаты не обхо-

дят стороной и темы общей ответственности и взаимопомощи в обществе. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 261 

Философ Д. Ролз, разрабатывая свою концепцию справедливости, указы-

вает на необходимость построения общества, где у всех есть равные шансы, 

особенно в условиях долговой нагрузки. «Если способность человека к то-

варищескому чувству реализована путем приобретения привязанностей в 

соответствии с первым законом и если социальные устройства справедливы 

и публично признаны справедливыми, то такой человек приобретает друже-

ские чувства и доверие к другим в ассоциации, поскольку они с очевидным 

намерением выполняют свой долг и обязательства и соответствуют идеалам 

своего общественного положения» [13, c. 426]. Важно приложить совмест-

ные усилия для создания общества, где долг вовсе не будет барьером для 

личностного роста и благополучия. Освещение указанных вопросов требует 

комплексного подхода, который мог бы учитывать как индивидуальные, так 

и коллективные аспекты ответственности. Философские размышления о 

долге и ответственности способствуют поиску путей к более справедливому 

и устойчивому обществу, где долг и ответственность будут согласовываться 

с возможностями и поддержкой. Такого рода обсуждения помогают создать 

условия, при которых каждый человек может раскрыть свой потенциал, не 

сталкиваясь с чрезмерным долговым бременем, и способствуют построе-

нию общества, основанного на принципах справедливости и солидарности. 

«Мы все рождаемся с долгом перед обществом» [6, с. 74]. 

 

Долг как социальный конструкт: критический анализ 

В нынешнем обществе долг рассматривается не просто как финансо-

вая обязанность, но и как многогранное социальное явление. Изучение 

долга как социального конструкта помогает глубже осознать его влияние на 

общественные структуры, межличностные отношения и индивидуальные 

пути жизни. Долговые обязательства играют важную роль в поддержании и 

укреплении существующих социальных и экономических иерархий. В этой 

связи многочисленные исследования П. Бурдье ярко иллюстрируют, как 

долговые отношения способствуют сохранению и воспроизводству соци-

ального неравенства. «В подобном мире есть только два способа прочно 

привязать кого-либо к себе: либо дар как долг, т. е. открыто экономические 

обязательства, налагаемые ростовщиком, либо моральные обязательства и 

аффективные связи, создаваемые и поддерживаемые щедрым даром, − сло-

вом, либо открытое принуждение, либо принуждение символическое, цен-

зурированное и эвфемизированное, т. е. неузнанно-признанное» [4, c. 248]. 

В обществах, где доступ к финансовым ресурсам ограничен для менее при-

вилегированных групп, бремя долга может выступать инструментом, за-

трудняющим социальное продвижение и создающим повторяющиеся 

циклы долговой зависимости. Долг, таким образом, становится не только 

финансовым, но и социальным барьером, укрепляющим классовые разрывы 

и препятствующим изменению социальной иерархии. Этот кажущийся на 

первый взгляд малозначащим аспект превращает долг в мощный 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 262 

инструмент сохранения существующих социальных и экономических 

устоев, а также эффективное средство социального контроля. 

Культурные нормы и политические институты имеют решающее зна-

чение в формировании восприятия и функционирования долга. Еще Макс Ве-

бер в своих исследованиях подчеркивал, как культурные установки и религи-

озные верования влияют на экономическое поведение. «Благочестивая скука 

рая не прельщает столь деятельные натуры, а религия представляется им 

лишь средством отвлечь людей от трудовой деятельности в этом мире» [5, 

c. 89]. В данном идейном контексте долг может восприниматься как мораль-

ная обязанность или как обычная экономическая практика, что существенно 

влияет на финансовое поведение как отдельных людей, так и целых сооб-

ществ. Это обстоятельство подчеркивает, что глубоко укоренившиеся куль-

турные нормы могут определять отношение к долговым обязательствам и 

формировать соответствующие экономические практики. 

Политическая система формирует правила игры в сфере долга, опре-

деляя, насколько легко можно получить кредит и как его выплачивать. Эти 

правила, естественно, могут либо облегчить, либо усложнить выход из дол-

говой ямы для разных слоев населения, влияя на социальное неравенство. 

Как видим, долг становится инструментом политического манипулирова-

ния, формируя социальные связи и экономическое поведение, что в свою 

очередь влияет на развитие общества и экономические структуры. «Обще-

ства, не имевшие государства, как правило, не знали и рынков» [5, c. 53]. 

Политика в этой сфере может как укреплять существующий порядок, так и 

способствовать его изменению, влияя на экономическую свободу и возмож-

ности для социального роста. Долг, как социальное явление, часто подвер-

гается критике за свою роль в создании экономической нестабильности и 

уязвимости. Критики в особенности подчеркивают, что существующая си-

стема кредитования может лишь стимулировать чрезмерные траты и безот-

ветственное отношение к финансам, что приводит к экономическим кризи-

сам. Легкость получения кредитов создает видимость финансовой свободы, 

но на самом деле ведет к непреодолимой долговой зависимости и ограничи-

вает возможности для улучшения социального положения. Изложенное 

выше подчеркивает необходимость пересмотра существующих финансо-

вых практик и – шире – функционирования экономических систем. 

Критический анализ долга выявляет его роль как инструмента соци-

ального контроля и подчеркивает необходимость реформирования суще-

ствующих систем. Это обстоятельство открывает возможности для созда-

ния более справедливых и устойчивых экономических моделей, способ-

ствующих равноправию и социальной мобильности. Такой подход требует 

не только изменения соответствующих политических и экономических 

стратегий, но и глубоких культурных трансформаций, направленных на 

уменьшение негативного влияния долга на общество. «У большинства из 

нас принцип “око за око” ассоциируется не со справедливостью, а с мсти-

тельной жестокостью» [6, c. 93]. 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 263 

Итак, понимание долга как социального конструкта дает перспектив-

ные идеи для разработки политик и стратегий, которые могли бы привести 

к более справедливому и сбалансированному обществу, в котором экономи-

ческая свобода и социальная справедливость должны идти рука об руку, 

обеспечивая устойчивое развитие и гармоничное сосуществование всех со-

циальных групп. Такое преобразование требует от нас не только пересмотра 

наших подходов к финансам и экономике, но и к переоценке наших куль-

турных и социальных ценностей. «Однако если, рождаясь, мы оказываемся 

в безмерном долгу перед людьми, которые позволили нам появиться на 

свет, но при этом такой единицы, как “общество”, не существует, то кому 

или чему мы на самом деле этим обязаны? Всему и всем? Одним людям и 

вещам больше, чем другим? И как мы выплачиваем долг чему-то столь рас-

плывчатому? Или, точнее, кто и на каких основаниях может претендовать 

на то, чтобы говорить нам, как мы можем его выплатить?» [6, c. 70]. 

 

Заключение 

Исследование моральных дилемм, связанных с долгом, позволяет 

глубже понять эту социальную институцию, важную как для личной, так и 

для общественной морали. Долг, как ключевое звено экономики, поднимает 

вопросы справедливости, ответственности и морального выбора, стоящего 

перед людьми и обществами. Долговое бремя вызывает дискуссии о спра-

ведливости, особенно из-за неравного положения кредиторов и должников. 

«Концепция долга вводит в заблуждение, так как мы представляем себе, что 

мир состоит из ряда компактных, однообразных единиц под названием “об-

щества” и что все люди знают, к какому из них они принадлежат. В истории 

такое случалось редко» [6, c. 70]. Указанная диспропорция требует пере-

смотра кредитных механизмов и внедрения более честных практик, учиты-

вающих интересы всех сторон. Необходимо, стало быть, создавать модели, 

где долг не будет орудием угнетения или неравенства. Долговая нагрузка 

может противоречить личным нравственным обязательствам. Поэтому 

представляется важным найти баланс, позволяющий выполнять денежные 

обязательства, не жертвуя моральным принципами и социальными обяза-

тельствами. Понятно, что долг может существенно ограничивать право вы-

бора, навязывая определенные типы поведения. Здесь важно учитывать, как 

долг влияет на возможность людей принимать независимые и осознанные 

решения. В современных условиях важна разработка новых моральных пра-

вил, которые могут объединить финансовые и этические взгляды в работа-

ющую экономическую модель. Для этого необходимо пересмотреть устояв-

шиеся практики и изменения отношения к долгу. Необходимо стремиться к 

такому мироустройству, где политика в области экономики принимается с 

учетом этики и уважения к общечеловеческим ценностям. 

 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 264 

Список литературы 

 Апполонов А.В. Добродетель религии в этическом учении Фомы Акви-

нского // Этическая мысль. 2024. Т. 24, № 2. С. 34–46. 

 Аристотель Никомахова этика. М.; Берлин: Директ‐Медиа, 2020. 222 с. 

 Аристотель Политика // Соч.: в 4 т. М.: Мысль, 1983. Т. 4. С. 376–644. 

 Бурдье П. Практический смысл / пер. с фр.: А.Т. Бикбов, К.Д. Вознесен-

ская, С.Н. Зенкин, Н.А. Шматко. СПб.: Алетейя, 2001. 562 с. 

 Вебер М. Протестантская этика и дух капитализма // Вебер М. Избран-

ные произведения. М.: Прогресс, 1990. С. 61–272. 

 Гребер Д. Долг: первые 5000 лет истории. М.: Ад Маргинем Пресс, 2015. 

528 с. 

 Кант И. Метафизика нравов. Этическое учение о началах. Часть первая 

// Научная электронная библиотека «Гражданское общество в России». [Элек-

тронный ресурс]. URL: http://www.civisbook.ru/files/File/Kant.Metaphisika_5.pdf 

(дата обращения – 12.06.2025). 

 Кант И. Основы метафизики нравственности // Библиотека русской ре-

лигиозно-философской и художественной литературы. [Электронный ресурс]. 

URL: http://vehi.net/zph/ikant.html (дата обращения – 12.06.2025). 

 Макинтайр А. После добродетели: Исследования теории морали / пер. с 

англ. В.В. Целищева. М.: Академический проект; Екатеринбург: Деловая книга, 

2000. 384 с. 

  Маркс К. Экономические рукописи 1857–1859 годов (Первоначальный 

вариант «Капитала») // Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. / 2-е изд. М.: Изд-во 

полит. лит., 1968. Т. 46. Ч. 1. 585 с. 

  Милль Д.С. О свободе // О Свободе. Антология мировой либеральной 

мысли (I половины ХХ века) / пер с англ. А.Н. Неведомский. М.: Прогресс-Тра-

диция, 2000. С. 288–392. 

  Платон Сочинения: в 3 т / пер. с древнегреч.; под общ. ред. А.Ф. Лосева 

и В.Ф. Асмуса. М.: Мысль, 1971. Т. 3. Ч. 1. 685 с. 

 Ролз Д. Теория справедливости / пер. с англ.; науч. ред. и предисл. 

В.В. Целищева; изд. 2-е. М.: Издательство ЛКИ, 2010. 536 с. 

  Руссо Ж. Об общественном договоре или принципы политического 

права. М.: Издательство Юрайт, 2018. 146 с.  

  Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии. М.: 

Республика, 2002. 640 с. 

  Сенека Л.А. Нравственные письма к Луцилию / пер. с лат. Ошеров С. 

М.: Наука, 2018. 680 c. 

 

ETHICAL PARADOXES OF DEBT: DEBT OBLIGATIONS IN 

MORAL PHILOSOPHY 

A.A. Shestakov, A.I. Ragoisha, Yu.V. Burtovaya 

Samara State Technical University, Samara, Russia 

The article discusses the diverse aspects of the interpretation of the concept of 

«debt» in the context of ethical theory. In modern society, debt obligations take 

various forms - from financial to social and moral. The article analyzes how debt 

and its impact on individuals and society are perceived in key philosophical 



Вестник Тверского государственного университета. Серия "ФИЛОСОФИЯ". 2025. № 3 (73). 

 265 

directions. One of the main questions of the study is the explication of paradoxes 

that arise when trying to establish what constitutes a moral duty. Specific situations 

are considered when the fulfillment of obligations runs counter to personal beliefs 

or social norms. To what extent, for example, is a person obliged to help others if 

this is contrary to his interests or understanding of justice? The article discusses real 

examples, in particular, situations with loans, debt obligations, as well as moral 

dilemmas arising in the face of financial pressure. 

The article focuses on the concept of social debts and the influence of the latter 

on a sense of responsibility both at the individual and collective levels. The 

question is discussed how the cultural and historical context shape a person's 

understanding of duty and obligations, how society itself qualifies debts asso-

ciated with helping those in need, and how these perceptions evolve over time. 

Particular attention is paid to the relationship between debt and equity. It is 

emphasized how ideas about moral duty can become a source of acute conflicts 

when private interests collide with public ones. The conclusion discusses direc-

tions to deepen understanding of the ethical paradoxes of duty and raise public 

awareness of their significance in contexts ranging from personal to social. 

Keywords: social responsibility, debt, ethics, justice, social norms, sustainable 

development. 

Об авторах: 

ШЕСТАКОВ Александр Алексеевич – доктор философских наук, заве-

дующий кафедрой философии и социально-гуманитарных наук, ФГБОУ ВО 

«Самарский государственный технический университет», г. Самара. E-mail: 

shestakovalex@yandex.ru. 

РАГОЙША Александр Игоревич – аспирант ФГБОУ ВО «Самарский 

государственный технический университет», г. Самара. E-mail: 

Ragoisha2020@yandex.ru. 

БУРТОВАЯ Юлия Владимировна – кандидат философских наук, асси-

стент кафедры философии и социально-гуманитарных наук, ФГБОУ ВО «Са-

марский государственный технический университет», г. Самара. E-mail: julia-

08@inbox.ru. 

Authors information:  

SHESTAKOV Alexander Alekseevich – PhD (Philosophy), Head of the De-

partment of Philosophy and Social Sciences and Humanities, Samara State Technical 

University, Samara. E-mail: shestakovalex@yandex.ru. 

RAGOISHA Alexander Igorevich – PhD Student, Samara State Technical 

University, Samara. E-mail: Ragoisha2020@ yandex.ru. 

BURTOVAYA Julia Vladimirovna – PhD (Philosophy), Assistant of the De-

partment of Philosophy and Social and Humanitarian Sciences, Samara State Tech-

nical University, Samara. E-mail: julia-08@inbox.ru/ 
 

Дата поступления рукописи в редакцию: 10.09.2025. 

Дата принятия рукописи в печать: 10.10.2025.


